DOPPIOZERO

Cartolinadalla British Columbia

Franco La Cecla
16 Giugno 2018

Da qualche giorno mi sento accompagnato dallo sguardo di L évi-Strauss. Puo sembrare strano, maio non lo
avevo mai sentito familiare: adesso si. Perché ho capito cosa deve essere stato per lui scoprire le culture
indiane della British Columbia. Qui lo ha portato il suo maestro, Franz Boas, piccolo, robusto, infaticabile
tedesco che nel corso della suavita ha raccolto una quantita immensa di materiale, miti, oggetti, parole,
mappe, arte, economia, vita delle numerosissime tribu di questa parte di mondo. Che stavano quasi sparendo,
spazzate viadall’ingordigiadei coloni e della coronainglese. Se uno pensa alla perdita che abbiamo tutti
subito (anche se spariti non sono gli indiani, anzi sono adesso in piena ripresa, ma dopo centocinquant’ anni
di tentativi di cancellarli). Laperditadi un’altramanieradi stare al mondo, sperimentata nel corso di 14mila
anni, in unarelazione di reciprocita con la natura circostante che sembraineguagliabile, se non da atre
culture indigene. Qui aveva dato vita a unaricchezzaincredibile di risorse, a una cultura dellaridistribuzione
e del dono circolare. Se uno pensa al fatto che al posto di questa varietadi lingue (piu di 50 nella sola British
Columbia), allaricchezza dei modi di vitas e sostituita la solita barba delle societa anglo-americane, col loro
puritanesimo egoista, con laloro solitudine e la devastazione naturale, viene da piangere. Unaricchezza che
durava millenni infranta dalla demenza senile della rivoluzione industrial e esportata qui.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cartolina-dalla-british-columbia
https://d10.doppiozero.com/franco-la-cecla

A DRIBAL OROTF

Claude (L-S) quindi mi insegue e io finalmente capisco cosa deve essere avvenuto alla suatesta di parigino,
scoperchiata dalla vastita scoperta qui, ammutolita davanti all’ arte degli indiani della Vancouver Island,
sorpreso dalle corrispondenze delle mitologie da qui alla Terradel Fuoco e daqui all’ Alaska e ala Siberia.
Mi chiedo cosa deve sentire un canadese sensibile a pensiero di avere distrutto un mondo, anche sei germi
di esso ci sono ancora.

Oggi, lo sguardo tenero di un signore mi ha fatto notare che ero entrato in una baia privata, solo dopo ho
capito che era un villaggio indiano, a Wikamnnish dei Nuu-Put-Tah-Chiht. Mi ha solo detto che avevano
apposta costruito una strada parallela pit su per essere lasciati in pace. Sembravano case come quelle dei
canadesi, in legno, col giardino, maa uno sguardo piu ravvicinato la differenza erala mancanzadi recinzioni
traunacasael’atra: questo eraun villaggio. Pieno di cartelli: “slow, children handicapped at play”, e poi,
“glow, child deaf at play”.



ﬁ#m

il | 1 IR

Mi chiedo, con Claude ale spalle, cosa abbiamo perso di simile noi europei: e larisposta ci mette un po’ ad
arrivare. Abbiamo distrutto le nostre culture indigene, il nostro mondo contadino, montanaro, di pescatori, e
lo continuiamo a distruggere. | nostri indigeni sono coloro che sapevano e sanno che significaviverein un
posto, conoscerlo, viverlo nella suaricchezza e nella gamma delle sue possibilita. Oggi penso a mio amico
Fabio Bianchini, arrabbiatissimo per il progetto di svuotare le sue montagne marchigiane, approfittando del
terremoto.






leri mattina ho lasciato Victoria per venire qui anord, a Tofino, sull’isola grandissmadi VVancouver, ma solo
dopo aver visitato il bellissimo museo delle First Nations che si trova a pochi passi da quello che eraiil
grande porto commerciale degli indiani e poi & diventato uno dei nodi della corsaall’ oro del Klondike. Mi
sono mescolato a un gruppo di ragazzini e ragazzine dietro a una signoraimponente che spiegava. Solo dopo
ho capito lamiafortuna. Eralanipote di un grande capo kwakiutl, e raccontavain prima personagli oggetti,
le maschere, le canoe, lacacciaallabalena, il salmone affumicato, le bacche, i racconti legati al corvo, ale
rane, i totem, la storiaterribile delle riserve indiane, della distruzione per acool e vaiolo. Lévi-Strauss da
dietro le spalle mi dice che erano piu di 170milagli indiani sull’isoladi Vancouver. Dopo I’ arrivo dei bianchi
si ridussero a poche migliaia. Lei racconta di come la mandarono a scuolalontano dallatribu, dell’ avere
imparato la propria lingua di nascosto, ma anche delle decine di cerimonie di potlach che hanno avuto luogo
nonostante fossero state bandite (il bando € cessato negli anni 50, ma ha stroncato il senso completamente
diverso dell’ economia circolare degli indigeni, un’ economia ricchissima che sapeva gestire il surplus perché
non nuocesse alla collettivita— o gestiva annullandolo in immense feste, i potlach, appunto).

Con Franz Boas e Claude L évi-Strauss, ma anche con il grande Edward Sapir, questi luoghi parlano; é chiaro
cherisalendo lagrandeisola, trale foreste boreali, I"intrico dei fiordi ei meandri delle acque, del laghi, mi
viene da pensare ai poeti che hanno ricostruito questo mondo, come Gary Snyder che ha cantato “Mountains
and Rivers without an end”. Allora capisco che forse I’ipotesi Sapir-Whorf aveva un senso. S, le lingue di
qui sono modi di pensare, sono cosmologie intere, malo si puo capire solo sele s situanel paesaggio, non



sono lingue astratte, sono narrazioni di una geografia precisa, di unafauna, di unaflora, di acque, di millenari
racconti e di sintesi di segni tracciati su stoffe, cortecce, di sagome scolpite suimmensi cedar, dipinti su
facciate di case e sumusi di canoe.

La signora che racconta mi fa vivere tutto questo come se fosseieri, anzi oggi, le sono grato, parlala sua
lingua, fatta di suoni complessi, di fricative laterali, di metafore e place-names, di costellazioni e acque.

Mi accompagno con un libro pieno di stupore di un inglese, questa volta, Jonathan Raban, bellissimo,
Passage to Juneau, |’ aveva scoperto Piero Zanini quando scrivevamo il libro sugli stretti di mare e le sfighe
dell’isterico e depresso capitan Vancouver. Néel libro di Raban, che eil suo viaggio in barcaavelanel canale
intricatissimo di isole e meandri, ruscelli, cascate, che divide laterrafermadall’isola di Vancouver ¢’ e tuttala
ricostruzione della storia di questo luogo e un’intuizione che vale mille pagine. Raban ha capito che I’ arte
indigena qui deve moltissimo agli occhielli, agli ovuli e ai circoli dei riflessi chel’acqua creaa passaggio di
unacanoa o di unavela. E un’arte che vede il mondo nei suoi riflessi sull’ acqua. Gli indiani vivevano

sull’ acqua, conoscevano a menadito tutte le correnti, si orientavano con laforma delle onde, perfino nella
nebbia sapevano sempre dov’ erano. Manellaforestano, laterrafermaerail pericolo, gli animali selvatici,
orso, lupo, lince, I'incognita del perdersi nellaforesta. Era un mondo di navigatori, ed era un mondo molto
connesso, che viaggiavatratribu e conosceva gli scambi. Avrebbe potuto continuare cosi per altri secoli,
nella sua perfezione se non fosse arrivata la nostra bruttezza.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




