DOPPIOZERO

Derrida chi?

Andrea Sartini
12 Maggio 2018

Ricordo beneil giorno in cui ho conosciuto Derrida. Erail 6 dicembre 2000, pochi minuti primadell'inizio
del suo seminario annuale all'Ecole des hautes études en sciences sociales. Avevo ventiquattro anni ed ero a
Parigi in Erasmus, ad esami finiti, a preparare latesi di laurea su Blanchot. Entrato all'Ecole chiesi
indicazioni per I'Anfiteatro dove si tenevail corso, maprimadi entrare mi fermai nel bagno antistante lo
stesso Anfiteatro. Mi servivo delle toilettes quando di colpo mi rendo conto che esattamente di fianco ame a
fare lastessa cosa c'e Derrida. Ed ecco che nel momento stesso in cui ci stacchiamo dal muro, in predaa
chissa qual e passaggio all'atto, gli tendo la mano esclamando "buonasera professore!”. Nel momento stesso
in cui mi escono di bocca queste due parole ricordo di aver pensato: "Sal un'idiotal magari acqua e sapone
primal”... Maecco che Derrida coglie immediatamente il mio imbarazzo e mi dice: "non si preoccupi...in
fondo non c'e che la contaminazione... il pensiero ha un corpo”. Sorridemmo. Nello scambio che segui gli
dissi chelamiates prevedevaintere parti sul suo lavoro e su quello di Blanchot e subito mi rivelo con aria
preoccupata che aveva appena sentito Blanchot e che non stava bene. Non so perché volle subito rendermi
partecipe delle condizioni fisiche di Blanchot, o forse una possibile risposta posso avanzarla oggi ed e la
seguente: il pensiero e anche sempre corpo del pensiero. Il pensiero € gia da sempre segnato dal pathos,
pathos che innervail corpo scrivente.

Ed e proprio a corpo del pensiero che fariferimento Vaerio Adami in unadelle tredici belle interviste
condotte da Igor Pelgreffi nel testo dalui curato Derrida chi? (Orthotes, 2017, pp. 355), nel qualeil
pensatore francese viene ricordato da filosofi e intellettuali italiani che ne hanno attraversato I'opera secondo
modalita e sensibilita diverse.

Se volessimo dare un nome a questo corpo non esiterei arichiamare il concetto non concetto di différance,
perché l'intera opera di Derrida trova articolazione a partire da questo. A quasi quattordici anni dalla sua
scomparsa occorre ripartire proprio da qui. Derrida, smontando i dualismi caratteristici della cultura
occidentale (significato/espressione, interno/esterno, dentro/fuori, natura/cultura etc...), ci insegnachec'e
gual cosa che non torna nel modo dualistico con cui I'Occidente ha concepito il linguaggio, in quanto questo
dualismo si basa fondamental mente sull'esorcismo del rinvio, ovvero sul diniego del differimento originario,
di cui invece lafilosofia, in quanto pensiero critico, non pud non farsi carico. Prendiamo la prima coppia:
significato ed espressione altro non sono che figure differenziali: posso avere un significato senza
significante? No. Posso avere il significato "albero” senzail suono "abero"? No. Non posso comunicare
gualcosa che non s articola, che non ha suono, ma, al tempo stesso, come faccio ad articolare suoni, cosi da
costruire la parola"abero", se gianon ho il significato "abero"? Sono chiamato a sceglierei suoni
significanti giusti, le lettere piu idonee per costruire la parola. Concetto e significante sono indispensabili
I”uno per I’ altro. Cio significa che viviamo in un rimbal zo permanente. Da dove cominciamo quando
parliamo? Da dove ha origine il nostro dire? Dal significato o dal significante? Questo impossibile da
definire, che e condizione di ogni nostro dire, Derridalo chiama différance e il modo in cui mette in scena
questo impossibile nella storiadel pensiero € geniale. Siamo nel 1968 e Derrida tiene alla Societa filosofica
francese una conferenza (che poi verraraccolta nel testo Margini della filosofia) nella quale pronuncia
différence (differenza) ed il pubblico pensa effettivamente a différence, con lae, malui scrive différance con


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/derrida-chi
https://d10.doppiozero.com/andrea-sartini

laa.

L 'aspetto decisivo di questo passaggio e costituito dal fatto cheil ruolo della“€” non é definibile, maé al
contempo cio che rende possibileil dire: in francese se dico “ différence” nessuno puo sapere se penso
différence o différance. Lungo tutta la conferenza Derrida, quasi apresadi giro, si trova a dover specificare
se s stariferendo alaprimao alla seconda. Questo gioco serve a Derrida per mostrare che I’ evidenza piena
del senso non puo darsi e che € vincolata a un gesto di scrittura che precede la phoné (lavoce).

. - -

- o . s
1 o o + e
P # [
L v s

-

- f

e - | I
* il

Cade cosi il protagonismo del voler dire, poiché non ¢’ € piu rispondenzatra espressione e significato. La
voce, che si vorrebbe veicolo di significati puri, € gia da sempre contaminata dal corpo dell’ écriture
(scrittura), o per dirlacon Derrida dell’ archi-scrittura, una scrittura “originaria’ che rende possibile il segno
in tuttala sua paradossalita e quindi il nostro stesso poter comunicare. C'e un gesto di scrittura che precede la
voce, che ci rimandadal voler dire acio che non s avverte.

Cosa propriamente voglio dire quando dico qualcosa? Cosa voglio scrivere quando scrivo? In un certo senso
posso dirlo solo apres coup, in una dimensione seconda. || mio dire non dimoramai nel qui eora, vale adire
nell'immediato. Non appena apriamo bocca siamo differiti perche usiamo segni e nel momento in cui usiamo
i segni e in azione la différance. La nostra condizione € quelladi chi ha detto sempre altro rispetto a quello
chevolevadire; c'é uninfinito differimento del senso. Essendo collocato nellatessituradel segni, nessuno e
proprietario della propria espressione. Cosi comei libri restano infinitamente da scrivere, sempre da
compiere (e qui il debito di Derrida con Blanchot e fin troppo evidente), cosi il nostro dire restainfinitamente
dadire(equi il richiamo e alatradizione ebraica e allalezione freudiana). Chi sono i0? Non finiro mai di
dirlo, non c'e un'ultima parola possibile. In questo senso ogni autobiografia e gia da sempre auto-etero-
biografia (p.204). Come nota Riccardo Panattoni alafine della suaintervista, quando il massimo della



trasparenza sembra annunciarsi irrompe |'opacita pit implacabile, un'opacita che squalifica qualsivoglia
identita a sé (p.325).

Trai molteplici motivi che emergono dalle interviste condotte da Pelgreffi vorrel qui analizzarne uno la cui
trattazione mi permette di accennare ad altri passaggi chiave dellariflessione derridiana. Un'idea ha spesso
accompagnato laricezione dell'opera derridiana e cioé l'interpretazione in chiave impolitica della sua
filosofia. A piu riprese Derrida ha sottolineato come sia fuorviante lates che vuoleil suo pensiero
caratterizzato da una svolta etico-politicadi cui si troverebbe traccia nelle opere dellafine degli anni Ottanta
e che si compirebbe con l'uscita di Spettri di Marx avvenutanel 1993. Nessuna svolta, come ricorda anche
Caterina Resta nel suo scambio con Pelgreffi (p.194), segnail corpus derridiano: s tratta dell'urgenza di
“rispondere” filosoficamente ai mutamenti geopolitici in atto e a precise questioni politiche (pensiamo al
fenomeno dell'immigrazione) arenderei testi di Derrida piu insistentemente e apertamente politici. Se
prendiamo una delle sue ultime interviste rilasciata a Evelyne Grossman, che ha per titolo La verita che
ferisce o il corpo a corpo delle lingue, Derrida afferma che “I'attenzione per la cosa politica’ ha cogtituito il
tratto caratteristico dell'intera suaricercasin dagli inizi e come, in fondo, cid che accomuna gli studiosi della
sua opera sia un certo modo di porre la questione della politicain termini di “dissidenzaedi resistenza’. In
guesto senso la decostruzione non puo che configurarsi come una riflessione etico-politica radicale dal
momento cheil suo spazio di esercizio € l'ordine gerarchico metafisico su cui riposano lapoliticael'etica
intese come discipline filosofiche. Pensiamo alla questione dello spettro e della spettralita che attraversail
testo su Marx: lo spettro e unafiguradaleggers in chiave emancipatoriatanto che Derrida arriva a parlare di
una hantologie (da hanter, infestare) che abiterebbe I'ontologie (I'ontologia) che &€ una sortadi invito a
pensare |'essere abitato dal fantasma.

Qui il fantasmadi Marx non finisce di ossessionare |'assiomatica capitalista costituendone il rimosso. Nella
prospettiva derridianail reale € letto come costantemente inquietato, nel suo stesso accadere, da un'ulteriorita,
un fuori (dehors) che marcal'inadeguatezza a sé di ogni presente (si pensi allalettura che Derridafa
dell'amletico The time is out of joint). E lo stesso Derrida ad affermare in Spettri di Marx che “ovunque ne
vada della decostruzione, si trattadi legare un‘affermazione (in particolare politica), se ce n’'é, all'esperienza
dell'impossibile’. Ho sempre pensato che questo scarto, questa non contemporaneita a sé del presente fosse
daintendere come uno spazio di liberta. Tutto stanel comprendere se |'essere umano € in grado di sostarein
questo spazio di liberta che e anche uno spazio di profondainquietudine, I'inquietudine di chi sente
irrimediabilmente perdute la sicurezza e la certezza.

Ancor meno e sostenibile I accusa’ di impoliticita se consideriamo la concretezza di alcuni atti
spiccatamente politici compiuti da Derrida. Ne ricordo tre: la convocazione degli stati generali dellafilosofia
al'indomani dellalegge che abolivain Francial'insegnamento dellafilosofia nelle scuole, la creazione del
College international de philosophie, la collaborazione con i membri di Charta 77 che gli valse I'arresto a
Praga.

Questa “passione per I'impossibile” trova nella tematica dell'ospitalita, spesso richiamata nelle interviste di
Pelgreffi, un'ulteriore declinazione. Qui s misurala portata eticadel pensiero di Derrida. Latolleranzaresta
per il pensatore francese un'ospitalita sorvegliata, avara, gelosa della propria sovranita. Si offre ospitalitaa
condizione che I'altro rispetti e nostre regole, le nostre norme di vita, addirittura la nostra lingua, il nostro
sistema politico. Latolleranzaimplicaun sistema di garanzie atto arendere I'avvento dell'altro aministrabile
e conseguentemente discreto. Al contrario |'ospitalita incondizionata e aperta a chiunque non € atteso né
invitato, a chiunque giunge in quanto visitatore assol utamente straniero, come un NUOVO arrivo Non
identificabile e imprevedibile, totalmente altro. Derrida sa bene che I'esigenza avvertita di un'ospitalita



incondizionata non puo trovare applicazione pratica dal momento che uno Stato non puo che “applicare”
un'ospitalita condizionata e tuttavia ci richiama alla necessita indifferibile nel momento in cui noi stessi
riserviamo ospitalita condizionata all'altro, di avere come orizzonte il pensiero impossibile di un'ospitalita
pura. In sintesi, per usare una formula utilizzata da Derridain un'intervistadi qualche anno farilasciataa
Gianfranco Dalmasso, a suavoltatragli interlocutori di Pelgreffi: “il problema etico e fare in modo che
I'incondizionato accada’.

Infine, la domanda che fa da sfondo al testo curato da Pelgreffi & Cosarestadi Derrida? E assai difficile
rispondere. A chi intende lafilosofia come spazio in cui il filosofo si muove dentro il protocollo della
coerenza (p. 32), Derridanon hamai parlato. A chi é corroso dal dilemmairrisolvibile della non congruenza
tra espressione e significato, Derrida non finisce di parlare. E indubbio che sono piti numerosi coloro a cui
Derridanon hamai parlato, coloro che, criticandogli una presunta assenza di rigore, non |” hanno considerato
un filosofo. Per gli altri il gesto filosofico di Derrida éil gesto piu proprio dellafilosofia, perché e un gesto
che, preda di un automatismo ai limiti dell'ossessione, fa segno verso I’ anarchia dell’ origine. Ad essere
originariae |’ assenza di origine e tuttavia, come preda di un'istanza compulsiva, I’ interrogazione filosofica
non puo evitare di richiamarvisi. Senzal'archi-scrittura verrebbe meno la condizione stessa del comunicare.
Si tratta dunque di spingere incessantemente la domanda al limite del pensiero; in questo consiste il pathos
dellafilosofia. Questo hafatto Derrida, ma e comprensibile che il tecnicismo filosofico che spesso attraversa
i dipartimenti di filosofia questo pathos non lo sappia cogliere.

Sostiene Carlo Sini, per chi scrive aragione, che con Derrida bisognafarsi carico dell'impasse del pensiero.
Non si puo piu continuare come prima (p.139). Si tratta di reggere I'urto dell'inquietante estraneita (
Unheimlichkeit) che la sua opera produce. Spesso uno studioso vuole continuare a seguire le logiche ed i
presupposti che ha sempre usato, ma che il gesto decostruttivo fa saltare. Siamo in presenza, il piu delle
volte, di un vero e proprio esorcismo attuato nei riguardi di questo gesto, che domanda fin dove non e lecito
domandare (p.43). Derrida, ben lungi dal proporre giochi sofistici, ci conduce fin dove la maitrise
(padronanza) del pensiero viene meno, dungue nel luogo piu proprio dellafilosofia, ladoveil cercarein
assenza di garanzia é sovrano. Ed € questo inesausto desiderio di ricerca che accomuna chi ha dialogato con
Pelgreffi in Derrida chi?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




i

Derrida chi

Un ritratto, tredici intervist

a cura

Igor Pelgre




