
 

Harun Farocki. Pensare con gli occhi 
Elio Grazioli
7 Aprile 2018

Harun Farocki è un artista poco conosciuto in Italia, a parte l’omaggio dedicatogli un anno dopo la morte
dalla Biennale di Venezia del 2015, intitolato Atlante di Harun Farocki, con rimando al grande tema
dell’atlante, da Aby Warburg a Gerhard Richter e oltre, e poco dopo il seminario internazionale a lui dedicato
allo Iuav. Figura singolare e al tempo stesso paradigmatica di un modo di fare cinema che è approdato nelle
gallerie e nei musei d’arte, meritava uno sforzo ulteriore come quello che ha visto il convegno dedicatogli a
Torino nel novembre del 2016 e ora il volume che ne riprende il titolo e lo amplia per ricchezza di materiali e
di interventi, curato da Luisella Farinotti, Barbara Grespi e Federica Villa per i tipi di Mimesis: Harun
Farocki. Pensare con gli occhi.

 

Nato nel 1944 in una cittadina allora tedesca oggi ceca, debutta nel cinema a metà degli anni ’60 con film di
impostazione situazionista, di critica politica e della cultura: “cinema come forza antagonista e militante,
strumento di lotta e di controinformazione, antidoto critico alla sua stessa fascinazione”, scrive Farinotti.
Insegna, scrive, milita. Negli anni ’80 mette a punto il suo modo personale: le definizioni che ne sono state
date, film d’osservazione e film-saggio, sono indicative della direzione e dell’originalità. Non si tratta di un
cinema di finzione, ma neppure di documentario, dei due insieme quasi che essi si contrappongano è dire
ancora troppo poco. Certo la provenienza è il cinema –  lo sguardo antropologico di Bresson, l’arte del
montaggio in Godard, il cinema speculativo di Straub e Huillet, è stato sintetizzato – ma un cinema che
condivide le preoccupazioni dell’arte – della cultura – contemporanea. Molti ne hanno tentato una
descrizione sintetica: “poco riducibile alle definizioni, oscillante costantemente fra poesia e teoria, scherzo e
gravitas, come fra fiction e documentario” (Christa Blümlinger); cinema “diagramma” (nel senso di
Deleuze), per il modo in cui le immagini assumono progressivamente senso nel loro ripresentarsi, nel
continuo riapparire entro nuove catene per incastri, deviazioni, continui ritorni (Raymond Bellour); cinema
collage, sottolineando la varietà dei materiali usati e insieme l’aspetto di discontinuità nel montaggio
(Farinotti). È stato definito “antropologo del presente”, Grespi giustamente sottolinea gli aspetti che ne fanno
un campione della “cultura visuale”.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/harun-farocki-pensare-con-gli-occhi
https://d10.doppiozero.com/elio-grazioli


 

I suoi film, di lunghezze e carattere diverso, a volte ricostruiscono la storia di singole immagini in altri casi
ne mettono a fuoco l’esistenza di classi, warburghianamente spaziando dal documento all’arte alle immagini
di massa a quelle tecniche. L’aspetto di riflessione sull’immagine, sulla sua natura, la genealogia, le funzioni,
i risvolti tecnici e il lavoro che comporta la realizzazione è centrale, ma non esaurisce né centra l’originalità
di Farocki. Ora si fa appello al “gesto dell’immagine”, con riferimento a Horst Bredekamp, ora le si definisce
immagini “operative”, la cui natura non è tanto riproduttiva quanto quella di “strumenti, e finanche soggetti
dell’azione”. I film, tra i suoi più famosi e su cui diversi testi del volume si soffermano, sulle immagini di
guerra, quella del Golfo o quelle simulate nei videogame o nei video di addestramento militare, hanno fatto
parlare di “immagini-bombe”, rovesciando le bombe di sola immagine di quelli. L’operatività è senza dubbio
anche uno dei concetti centrali per la riflessione sui rivolti politici sempre rimasti centrali nel lavoro e nella
riflessione di Farocki: il cinema, l’opera, non come espressione del proprio pensiero personale, ma come
“restituzione”, per usare la formula che Georges Didi-Huberman ha ripreso da Jacques Derrida, che acquista
un duplice, se non triplice significato: restituzione alla collettività, resa pubblica e disponibile alla
conoscenza di tutti, e resa visibile, nonché restituzione al visibile di ciò che vi si sottraeva o ne era rimosso.

 

Divisi in tre sezioni – precedute da una preziosa antologia di testi dell’artista – intitolate significativamente
“Il cinema e oltre”, “Il lavoro con le immagini” e “L’iscrizione della guerra”, i testi del volume riprendono
tutte queste tematiche e altre ancora, nonché l’analisi di singoli film, video o installazioni. Elenchiamone gli
autori: oltre alle curatrici, Thomas Elsaesser, Rembert Hueser, Chiara Grizzaffi, Volker Pantenburg, Antje
Ehmann, Pietro Montani, Christa Bluemlinger, Luca Malavasi, Maurizio Guerri, Alessia Cervini,
Massimiliano Coviello, Riccardo Fassone, Clio Nicastro.



Il cinema, come giustamente ribadisce Villa, è il centro intorno a cui ruota tutta l’operazione complessiva di
Farocki – altra “restituzione” –, il ruolo che svolge nei processi creativi altri, quelli del video, delle
installazioni, ecc., il punto di ritorno costante dell’opera di Farocki, il suo “medium”, potremmo dire oggi nel
senso più pregnante del termine, quello dell’insieme di regole che determinano il processo creativo. Proprio
su quest’ultima questione mi si lasci deviare un momento per poi tornare e concludere.

 

È negli anni ’90 che Farocki effettua la svolta a cui si è accennato all’inizio, quella cioè che lo ha portato
dalle sale cinematografiche alle gallerie e musei d’arte. Che cosa è successo? La questione non può essere
risolta notando che in fondo tutti i media hanno azzardato tale svolta nello stesso giro d’anni; casomai questo
evidenzia il carattere generale che può avere una risposta effettiva. E dunque: la prima opera che Farocki ha
presentato come “opera d’arte”, in galleria piuttosto che in sala, è stata Interface, nel 1995, opera basata sulla
presenza sullo schermo di due immagini invece di una sola, come si vede quando si fa il montaggio, dice
Farocki, non come nella proiezione di un prodotto finito. Due, dunque non il flusso dell’uno, bensì di mano
in mano i loro rapporti. Ebbene, non si tratta solo di metarappresentazione, di immagine nell’immagine, di
discorso interno sull’immagine, sulla tecnica, sul linguaggio, ma di qualcos’altro. Sta qui anche l’importanza
allargata di questo volume, che si aggiunge all’interesse specifico sulla figura di Farocki e sul cinema. Questo
qualcos’altro sta nel titolo del volume stesso: Pensare con gli occhi.

 

Mi permetto di sintetizzare partendo da un’autrice che, mi pare, nessuno degli autori cita e quindi può forse
essere interessante aggiungere. Farocki è infatti uno degli ultimi autori annessi da Rosalind Krauss, in Sotto
la tazza blu (Bruno Mondadori, Milano 2012), alla sua rosa di artisti preferiti, che per l’occasione chiama
“cavalieri del medium”. Li chiama “cavalieri” con riferimento alla mossa del cavallo degli scacchi, perché
sostiene che il rapporto con il medium, con la sua specificità, vada oggi non più impugnato in termini di
autoreferenzialità come nel Modernismo (greenberghiano in particolare), ma per effettuare appunto una
mossa complessa, che comporta un passo laterale, uno scavalcamento, o, con altra metafora su cui Krauss
insiste, per darsi la spinta come fa il nuotatore con il bordo della piscina. La doppia immagine, la
metarappresentazione vanno per Krauss intese in questo senso, con tutta la forza del medium ma per andare
oltre, ovvero, qui, per fare diversamente, cioè specificamente per pensare visivamente.

 

Che cosa significhi, lo estraiamo ancora dai testi del volume, ma in questa chiave, a partire dai testi di
Farocki stesso. L’intenzione, ma è anche una chiave, la prendiamo da Campo-controcampo: “la presenza
dell’Identico nel Diverso. Ciò dà forza al linguaggio: non ci si limita a inventare, ma comunica veramente”. È
un rovesciamento determinante: non il Diverso nell’Identico, come ci ha abituato il pensiero della differenza,
dello straniamento, dell’eterogeneo, ma l’Identico nel Diverso, ovvero ciò che è in comune, ricorre, slitta, si
sposta, si trasforma, rimanda ad altro, tra oggetti apparentemente anche molto distanti tra loro. Il metodo lo
prendiamo da un’altra distinzione introdotta in A proposito di documentario: “Nel film di finzione – nel film
di finzione classico – la macchina da presa anticipa. Nel film documentario segue”. Che cosa significa
“seguire”? A me sembra che significhi prima di tutto non precedere, non avere tutto stabilito in precedenza,
di cui il film diventa la traduzione, la trasposizione in immagine (per restare al visivo, ma vale anche per la
componente del sonoro), quindi, conseguentemente, procedere sviluppando di mano in mano, riflettendo
mentre si realizza, interrogare in atto, pensare appunto, mentre si fa, sulle immagini, con le immagini, a causa
delle immagini. Le immagini infatti inducono questa forma di pensiero, di osservazione, non predeterminato,
non lineare, discontinuo – non montaggio senza smontaggio, direbbe Didi-Huberman –, nel suo svolgersi;
verrebbe da dire: da dentro l’immagine, per questo è doppia, per questo Farocki si include così spesso. È il
loro funzionamento “reale”.

 



Dunque, per concludere: che sia questa mossa del cavallo il “passaggio” all’arte, dalle sale cinematografiche
alle gallerie? Che questo abbia a che vedere anche con il significato politico di questo tipo di arte?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





