DOPPIOZERO

Mordicchiarsi e mordicchiare. Tra empatia e
exopatia

Ugo Morélli
24 Marzo 2018

L’inedito ce |o aspettiamo sempre da dove viene il consueto e ce |o rappresentiamo con le caratteristiche del
gianoto. Una proiezione rassicurante, ma spesso fallace, che non riguarda solo i ragionamenti dellavita
guotidiana, ma anche chi dovrebbe per mestiere interrogarsi e interrogare il presente in modo controintuitivo,
cercando di metterein discussione il senso comune e le spiegazioni consolidate. Esercitare il dubbio richiede
un investimento che non sempre siamo disposti a fare, consegnandoci alle rassicurazioni del consueto.
Siccome I’ innovativitarichiede qualcosadi piu della mera creazione di soluzioni di problemi ordinari, &
necessario un investimento in eccedenzain grado di deviare dalla consuetudine e che non sempre siamo
disposti afare.

Duefalsi miti attraversano le considerazioni sull’indifferenza e lacrisi del legame sociale oggi, giungendo ad
analisi catastrofiche sull’ ultimo dei mondi possibili: che possano esistere “deserti di senso”, e che I’ empatia
sia una cosa buona che produce altruismo. Le giovani generazioni, nonostante |’ emarginazione sistematica
che sperimentano, riescono ad esprimere una posi zione progettuale e a praticare i vantaggi dello svantaggio,
almeno in una certa misura, scrivendo biografie con nuovi criteri. Le forme di socialita orizzontale,
nonostante la crisi del legame sociale, st manifestano e prendono corpo, seppur per vie inconsuete e non
sempre riconoscibili. Basta cercare di rompereil velo del senso comune o dellaripetizione delle
interpretazioni, che diventa unaforma di autoaccecamento. Il deserto di senso e di solito ricondotto alla
tecnicae a dominio che essa eserciterebbe sugli esseri umani; I’ empatia & correntemente associata alla
comprensione, alla condivisione e alla solidarieta. Ideologia e moralismo si mescolano nel creare questi
assunti che tracimano anche negli scritti degli addetti ai lavori e non solo negli articoli dei giornali e nei
programmi televisivi, dando vita a un senso comune particolarmente diffuso in tempi difficili.

Poiché e evidente che I'intersoggettivita e la relazione non hanno luogo che nell'empatia, che esse non vivono
che nella sua manifestazione, alora, per degli animali sociali che si generano e individuano
nell'intersoggettivita e nelle relazioni, domandarsi se I'empatia € buona o cattiva, se esiste la veraempatia, 0
sostenere che essa favorirebbe I'altruismo e la cooperazione, vuol dire porre una non-questione, un problema
senza senso o fare delle affermazioni moralistiche e normative.

Allo stesso tempo, siccome siamo animali sense-maker, per noi attribuire un senso agli eventi e al mondo non
€ una scelta, ma un processo naturale e tacito. Parlare di “non senso” allora € come parlare di “non luoghi”.
Se, come € nel caso di Marc Augé, puo essere metaforicamente rilevante parlare di “non luoghi” per
descrivere ambienti caratterizzati dallavelocita dei transiti e dalla rarefazione o indifferenza delle relazioni, é
proprio perché si attribuisce un senso di alienazione a quei luoghi che € possibile quella metafora. Un senso
di alienazione, pero, € comungue un senso. La controprova del sense-making sistematico costitutivo del
rapporto con il mondo e della conoscenza di ogni evento, sta probabilmente nel fatto che per cambiare


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/mordicchiarsi-e-mordicchiare-tra-empatia-e-exopatia
https://d10.doppiozero.com/mordicchiarsi-e-mordicchiare-tra-empatia-e-exopatia
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli

dominio di senso abbiamo bisogno di elaborare ostacoli epistemologici e ansie epistemofiliche, quelle ansie
che derivano dalla perdita di sicurezza che ogni cambiamento di idea e posizione comporta. Siamo animali
sense-maker ed € dando senso agli eventi e al mondo che conosciamo.

Lamaggior parte delle riflessioni filosofiche, sociologiche e psicologiche sull'empatia, purtroppo, hanno
gueste caratteristiche prevalentemente normative e moralistiche e cio non favorisce la comprensione di
fenomeni che partono da matrici evolutive e naturali e che sarebbero meglio comprensibili con un approccio
neurofenomenol ogico.

Si potrebbe sostenere che quelle riflessioni abbiano una caratteristicatolemaica, in quanto assumono la
centralita del soggetto e non della relazione nell'individuazione e nell'esperienza comportamental e umana.

Quale rilevanza avrebbe oggi un dibattito che assumesse il modello tolemaico come base di spiegazione e
comprensione del sistema solare?

Lafilosofiache non si avvale delle conoscenze scientifiche percorre strade senza uscita o desuete, cosi come
la scienza che non si avvale del beneficio del dubbio e dellariflessione, risultasordaa presente e alavita.

L'empatia € un regolatore naturale della nostra intersoggettivita e della nostra socialita e, pertanto, sostiene
ogni formadi approssimazione e I'individuazione di ognuno di noi. Se e stato un paradosso concepire unio
senza un noi, I'empatia € costitutiva della nostra esistenza come lo sono i nostri organi vitali. Lamenteele
sue fenomenol ogie sono espressione del nostro corpo e del nostro cervello e, in particolare, del nostro sistema
Sensorimotorio.

L 'empatia nelle sue manifestazioni mostra affinitarilevanti con |'esteticaintesa secondo Gregory Bateson,
come sensibilita alle relazioni e, come tale, riguardail rischio primario che einsito in ogni relazione. La
relazione, infatti, puo essere intesa come quella situazione che non sai mai come va a finire.

Allora e importante prendere le distanze da affermazioni che sostengono che |I'empatia rafforzerebbe le forme
atruistiche e cooperative dell'interazione sociale, in quanto se I'empatia interviene nella cooperazione, essa
interviene anche nel conflitto cosi come nella negazione e nell'antagonismo, magari assumendo altre
caratteristiche. Rimane il fatto che anche la piu cruentaforma di esclusione o di tortura dell'atro implicala
necessita di sentire e sapere che cosa puo offenderlo o fargli del male.

| delfini, ipotizza Bateson, in unafase dellaloro evoluzione, furono “abbastanza sconsiderati dainvischiars
nel gioco delle relazioni”. Cosa avviene sotto la superficie degli eventi di tutti i giorni? Fare un tragitto in
ascensore, discutere di come si faun Martini o di chi deve annaffiare una pianta grassa, prendere la parolain
pubblico, cercare di individuare un interlocutore che non si riconosce, stringersi la mano? Equivoci,
imbarazzi, conflitti. Si registrano movimenti minimi, appena percepibili della comunicazione, tra uomini e
donne, tra donne e donne, azzerando gli automatismi delle parole e dei gesti quotidiani, interrogando i
silenzi, fino a sfiorare il dramma passando per il riso, 0 viceversa.

Gregory Bateson aveva messo a punto il costrutto del "mordicchiare” per indicare le dinamiche ambigue che
caratterizzano ogni relazione. Come avviene per due delfini che al massimo grado dellaloro interazione
sperimentano la disposizione di uno a esporre la parte pitl delicata del proprio corpo, il collo elavena
giugulare, alabocca dell'atro che lo mordicchia e che se solo serrasse un poco di pit i denti potrebbe
ucciderlo, alla stessa maniera noi esseri umani ci approssimiamo al'altro mafino aun certo punto. La
distanza necessaria diviene cosi parte integrante della relazione e condizione della sua qualita e della sua



durata.

Ne derivalanecessitadi chiarire di cosas sta parlando quando si parla di empatia. Sembra necessario un
riduzionismo metodol ogico, un appropriato uso del noto rasoio di Occam, per cercare di uscire dalla
confusione che spesso riportal'empatia ai meccanismi involontari di imitazione e contagio emotivo, o alla
cosiddetta capacita di "leggere lamente dell'altro”, ossia di attribuire agli atri stati mentali, all'adozione della
prospettiva altrui ("mettersi nei suoi panni"), a prendersi curadi chi é fragile e bisognoso.

Anche chi tenta di uscire da queste disarticolate considerazioni, non sempre riesce ad assumere un approccio
chiaro, in grado di considerare I'empatia come un'espressione specie specificadi noi esseri umani e di altre
specie, derivante dall'evoluzione e dal nostro sistema sensorimotorio, alla base della nostra naturale
intersoggettivita. Abbiamo proprio bisogno di una definizione unificante che cerchi di comprendere le
manifestazioni comportamentali nei diversi contesti della vita come espressione di una base sensorimotoria
fatta dei movimenti dell'avvicinarsi e dell'allontanarsi che presidiano alla nostra stessa individuazione
mediante la risonanza e le relazioni con gli altri e il mondo. Se si riconosce, come sembrerebbe fare Laura
Boella, (in Empatie. L'esperienza empatica nella societa del conflitto, Raffaello Cortina Editore, Milano
2018), che "I'empatia € distinta dalla simpatia e dalla compassione e non € quindi governata dall'etica della
solidarieta e della fratellanza, della condivisione e del ‘comune destino', ma dal movimento e dal rischio
verso |'aterita dell'altro, verso le nuove emozioni, i nuovi pensieri e desideri generati dall’ incontro sensibile
e corporeo tra due esseri umani" (chissa poi perché solo due?), alloranon si comprende come mai
riconducendo I'empatia all'intersoggettivita“si tolgono ale relazioni molte cose: I'incontro, I’ intensitafisica
e mentale del contatto e della prossimita corporea, 10 spiazzamento che ne derivaei suoi effetti
trasformativi” (p. 11). Sembraimportante domandarsi cos altro sono I’incontro o la prossimita corporea se
non espressioni dell’ intersoggettivita e quest’ ultima perché dovrebbe essere altro se non la base di ogni
risonanzarelazionale in cui emerge I’ individuazione?






L’ empatia, lungi dal caricarsi di un significato positivo, se la consideriamo come un fenomeno connesso con

i nostri apparati neurofisiologici, acome siamo fatti e quindi ala nostra storia evolutiva, non sta solo alla
base della nostra capacita di soffrire per un altro, ma € parte della disposizione a sentire quello che I’ atro
sente in quel momento. Sta per esempio alla base della tortura perché torturare un altro significa sapere cosa
gli famale; staalla base del mobbing nell’ organizzazione del lavoro, perché escludere qualcuno vuol dire
avere un sentire abbastanza approfondito di cio che gli famale. E fondamental e uscire dalla prospettiva: di
quail buono, di lail cattivo; di qualacondivisione, di lal’ esclusione, e rompere il muro che mettiamo tra
gueste coppie logiche che logiche non sono perché appartengono, lungo una soluzione di continuita, alla
stessa fenomenol ogia della nostra esperienza; appartengono ad esempio alla fenomenologia mediante la quale
generiamo indifferenza rispetto a cio che per noi non fa differenza.

L’ empatia non sembra definibile come un sentimento lieve, che coinvolgerebbe i soli aspetti cognitivi e
fenomenologici, ma e in sé principalmente un evento corporeo intersoggettivo, fisiologico ed emotivo, che
circoscrive e sostanzia il nostro rapporto con il mondo. Fu verso I’ ultimo decennio del diciannovesimo secolo
che I’ attenzione agli aspetti fisiologici dell’empatialascio il posto, negli interessi degli studiosi, agli aspetti
psicologici. Eppure dagli avanzamenti piu recenti della ricerca appare sempre piu evidente come I’ empatia
non possa essere definitain termini puramente psicologici, ma coinvolgeil corpo, il sistema sensorimotorio,
|a partecipazione motoria o risonanza incarnata o, come meglio sarebbe definirla embodied simulation,
secondo I’ accezione di Vittorio Gallese (Embodied simulation: From neurons to phenomenal experience,
Phenomenology and the Cognitive Sciences (2005) 4: 23-48, Springer 2005). Se ci chiediamo come
facciamo a crearci il riconoscimento dell’ altro, della sua unicita e della sua differenza, emerge cheil corpo in
azione, cioé lacentralitadel sistema sensorimotorio, & la chiave della nostraintersoggettivita, e quest’ ultima
lafonte principale della nostraindividuazione. Laura Boella prova a definire |’ empatia come “|’ atto
attraverso il quale ognuno di noi fa esperienza diretta e immediata (‘vede' e ‘sente’) dell’ esistenza di altri
individui che s muovono nel mondo, pensano, provano emozioni e hanno intenzioni in una prospettiva
autonoma. Tale riconoscimento € un atto a un tempo semplice e complesso” (p. 14). L’ideologia sempre in
agguato alligna particolarmente quando s tratta di considerare I’ empatia e le sue manifestazioni relazionali e
sociali. La stessa Boella riconosce che “e venuto il momento di rilanciare laricerca. Cio implica, anzitutto,
andare oltre gli stereotipi e leretoriche, oltre I’ identificazione dell’ empatia con un sentimento istintivo di
condivisione che connetta direttamente il singolo con il gruppo, con I’umanita, con lanaturao con il ‘leggere
lamente’ o |’ entrare nellatestadegli altri, capacitala cui difficolta € ampiamente provata, cosi come &
evidenteil pericolo che venga usata afini di controllo e manipolazione” (p. 68).

“Lastessa parola‘empatia’, che ha un’ etimologia greca (en-pathein, sentire dentro), documenta una vicenda
fatta di slittamenti semantici, nonché di perplessitarelative alla sua appropriatezza” (p. 69). Le basi neurali
delle manifestazioni comportamentali, soprattutto nei mammiferi, costituiscono I’ indispensabile riferimento
di ogni riflessione sull’ empatia e, soprattutto, la condizione per fare chiarezza sugli equivoci e gli
scivolamenti semantici nell’ uso pervasivo e indiscriminato del costrutto. Vittorio Gallese, con un approccio
proprio delle neuroscienze cognitive, non senza attenzione alla fenomenologia, fa chiarezza e avanzamenti
decisivi in The Roots of Empathy: The Shared Manifold Hypothesis and the Neural Basis of Intersubjectivity,
Psychopathology 2003; 36:171-180. La stessa cosavale per il contributo di F. de Waal e S. D. Preston,
Mammalian empathy: Behavioral manifestation and neural basis, Nature Reviews Neuroscience, 18, 2017.
Allaricercadell’ architettura neurale che presidiai processi empatici se ne scopre lacomplessita. A svolgere
un ruolo importante € la risonanza affettiva, ma sono coinvolte altre funzioni cerebrali il cui ruolo s modifica
nel corso dellavita e dell’ esperienza.

E opportuno considerare almeno due percorsi fondamentali, il primo dei quali coinvolge la percezione e
I”emozione, impegnando I’ insula anteriore e la corteccia cingol ata anteriore, per cui allavistadi una smorfia
di disgusto o di dolore si prova un sentimento analogo; il secondo coinvolge la corteccia prefrontale
ventromediale e il solco temporale superiore, e riguarda le attivita di immedesimazione e coinvol gimento.
Questa distinzione tra le aree cerebrali coinvolte € stata codificatain termini di processi di basso livello (low



level: mirroring) e alto livello (high level: mentalizing).

L’ estensione spesso eccessiva ed ideologica del concetto di empatia ad ogni tipo di relazione, anche quelle
mediate dalle piattaforme di comunicazione virtuale sempre piu avanzate, € impropria e non sembratenere
conto della natura della comunicazione umana. “Le interruzioni, le pause, le riprese, lanoiadella
conversazione sono essenziali per trasformare la comunicazione in scambio reale di idee e sentimenti”, scrive
Laura Boellarichiamando i risultati delle ricerche di Sherry Turkle. Ricostruendo il percorso filosofico con
cui é stato elaborato il costrutto dell’ empatia, Laura Boella sostiene che “la qualita del ‘sentire’ che fa parte
dell’ etimologia della parola empatia non equivale a un semplice trasferimento di sentimenti da un soggetto
all’atro, mae un ‘sentireI’altro’, un radicale coinvolgimento nel mondo dell’ atro. L’ empatia é un
movimento in cui I’io abbandonail recinto della propriavitainteriore e va presso I’ atro, in un luogo che
oltrepassa i confini della propria esperienza’ (p. 101). E a partire da queste premesse che Laura Boella apre
un orizzonte di ricerca orientato a considerare |I’empatia non in teoria main pratica, in quanto essa mettein
gioco dimensioni fondamentali del rapporto dell’io con larealta, come la percezione sensibile, e consonanze
e le dissonanze dell’ incontro dei corpi, la dinamica anche conflittuale delle emozioni. Tutto quanto attiene,
insomma, alla possibilita che I'io veda se stesso con lo sguardo di un atro. Impegnandoci nel mondo in
guanto esseri che sk muovono, agiscono e patiscono nel tempo, possiamo comprendere qualcosa di chi e
I”atro come condizione per comprendere qualcosa di noi. Giungendo a evidenziare i molteplici contesti in
cui emerge I’ empatia, anzi, in cui emergono le empatie, oltre a pluralizzare le esperienze empatiche diverse,
Laura Boella approfondisceil ruolo dell’ empatiain particolare in due ambiti: |’ empatia narrativa e I’ empatia
intribunale. | contesti dellavitareale, infatti, sono oggi un terreno di provadel legame sociale e dellacrisi di
guel legame, con importanti e diffusi problemi di indifferenza che pongono serie domande sulla naturaele
manifestazioni dell’ empatia.

Un ambito in cui la sospensione della risonanza sembra raggiungere eccessi inimmaginati in tempi divers dal
nostro & quello del lavoro giovanile e dell’ inserimento sociale delle giovani generazioni. In un call center di
Trapani, aproposito di uno dei tanti esempi di esclusione e barbarie civile, lapaga orariadei dipendenti e di
33 centesimi, laqual cosa autorizza a parlare di nuova e inedita schiavitu, se si aggiunge chel’ uso dei servizi
igienici durante |’ orario di lavoro comporta la decurtazione di un’ oradi paga. A proposito del lavoro, puo
darsi che la civilta che abbiamo creato sia parte del nostro problema. E perd lavia per cercare soluzioni
possibili e senza di essanon vi potrebbe essere alcuna soluzione. E la cultura— e non basterebbe la natura—a
insegnarci a osservare e aricordare, ad apprendere dai nostri errori, a cooperare e condividere le nostre
esperienze e a controllare ed elaborare noi stessi, le nostre emozioni di base e i nostri sentimenti, per quanto
ci riusciamo. Forse e questala chiave per comprendere I’ipotesi di “nichilismo attivo” con cui Umberto
Galimberti (in La parola ai giovani, Feltrinelli, Milano 2018) cercadi leggere |’ evoluzione della condizione
giovanile oggi e le forme, seppur timide, di reazione all’emarginazione e all’ esclusione, sociale e lavorativa.



Serie Bianca < Feltrinelli

UMBERTO

GALIMBERTI

DIALOGO CON LA GENERAZIONE
DEL NICHILISMO ATTIVO

T
\ e

h;‘
Loty
% '.

- _

4




Che il futuro possa essere concepito e vissuto come un progetto e un’invenzione, cioé come un fatto
culturale: qualcosa dungue che puo essere non solo pensato, ma effettivamente progettato e costruito, sembra
affiorare, seppur timidamente, nell’ esperienza di reazione ai vincoli del presente chei giovani tendono ad
esprimere. Recentemente Arjun Appadurai si € trovato ariflettere sul fatto che “la speranza non € solo un
sentimento: & una capacita. E qualcosa che si impara a esercitare quando si @ incoraggiati afarlo. E che puod
anche esaurirsi se non viene usata’ (Diritto all’immaginazione, in “ics mag ideas can”, n. 1/2017; pp. 4-14).



2if{3 Lo sAossT

ADVH ITVMALIAMAD SV S3dEMNANa 3

WO PLUOD [BGOID

THE FUTURE AS
CULTURAL FACT

= t II__: ) I.. | g
Ceernuc ON THNE UL



| temi dell’ intervista sono gli stessi che Appadurai hainiziato a sviluppare nellaraccolta di saggi The Future
as Cultural Fact. Essays on the Global Condition, Verso, London 2013. Secondo Appadurai oggi abbiamo
bisogno di un’etica della possibilita opposta a un’ etica della probabilita. L’ emergere di forme originali e
inedite nell’ esperienza sociale e lavorativa del giovani sembra rispondere effettivamente aun’ etica della
possibilita, anche per scrollarsi di dosso il peso del determinismo quantitativo che domina nel nostro tempo.
Si tratta di aprire la strada a quel che potrebbe essere, di favorire I’ emergere delle condizioni di un inedito
etnorama. Come sostiene Appadurai, € oradi riconoscere che immaginazione e aspirazione sono diritti di
tutti, e che occorre mettere in atto una sorta di “politica della generosita’, ovvero scegliere che di meno é
meglio e che il meglio e diverso dal consueto, come orientamento esistenziale e operativo. Insommail futuro
eil risultato di un proposito, di un progetto, anche secondo I’ipotesi di un importante pal eoantropologo come
lan Tattersal che sostieneil carattere culturale dell’ evoluzione nel tempo dell’ Antropocene. Non sappiamo se
sostenere e riconoscere cheil futuro evolutivo € nelle mani della specie umana sia una buona o una cattiva
notizia, macosi pare che sia, e allora conviene cercare di comprendere come possiamo fare agenerare un
buon uso di questa possibilita.

Questo e quanto sembrano fare i giovani che scrivono a Galimberti nella sua rubrica che da anni tiene su D
del giornale “la Repubblica’, dacui il libro La parola ai giovani trae origine.

L’ autore ha voluto evidenziare, in un tempo in cui il lamentatoio sulla condizione delle giovani generazioni
dominala scena, la progettualita di una componente non secondaria né marginale dei giovani, oggi.

ComedicevalLuigi Pagliarani, s trattadi quei giovani che in una situazione di gravi disagi e difficolta,
invece di consegnarsi al’avverbio “siccome’, praticano con tenacial’ avverbio “nonostante”. Anziché
cavarselain modo rassegnato, dicendo che siccome le cose stanno cosi non si puo far altro che attendere o
rinunciare, quei giovani agiscono allaluce del principio che nonostante le cose stiano cosi loro c¢i provano e
cercano, agiscono e inventano inedite vie di autorealizzazione. Laloro €, evidentemente una praticain cui
empatia con il presente e exopatiadal presente convivono, con un ruolo specifico e predominante
dell’immaginazione. Le idee possono cambiare le cose e in hon pochi casi ¢i riescono. Laddove Pagliarani
parlavadi “rattristato entusiasmo”, Galimberti parladi “nichilismo attivo”. Non siamo allora di fronte a una
gioventu perduta, madi fronte a generazioni di giovani “cancellati per errore” e consegnati a un assoluto
presente che cercano di vivere con lamassima intensita e con molti rischi e angosce da seppellire. Nel
tempo che Galimberti cerca di definire richiamando Hoélderlin e la sua considerazione: “ Che pit non son gli
dei fuggiti e ancor non sono i venienti”; nel tempo in cui mancail fine e chissa se poi per trovarlo abbiamo
ancora bisogno di déi; in questo tempo emergono forme di nichilismo attivo, quello “di chi non misconosce e
non rimuove I’ atmosfera pesante del nichilismo senza scopo e senza perché, manon si rassegnae s
promuove in tutte le direzioni nel tentativo molto determinato di non spegnerei propri sogni” (p. 13). A
partire dal fatto che, se non altro per ragioni biologiche, il futuro € comunque loro, i giovani hanno urgenzadi
realizzare i propri sogni e cercano di declinarli secondo I’ “indicativo presente’, “con un confronto serrato con
larealtd’. | non rassegnati, nel libro di Galimberti concorrono a scrivere una sessantina di storie, scelte frale
tante con cui I’ autore intrattiene un dialogo, e sembrano dire agli adulti: “non ci spezzate le ali e non
proponeteci |a vostra esperienza, perché I’ unica utile € quella che ciascuno fada sé’. Le scelte propositive
emergenti dalle storie di vita e dagli eventi esistenziali riguardano alcuni ambiti di particolare rilevanza per
presentare, per dirlacon Modest Mussorskij, i quadri di un’ esposizione, quelladellavitade giovani di questi
nostri anni. La struttura di valori emergenti, ad esempio, evidenzia come, piu che una carenzadi valori, i
giovani vivano I’emergenza di nuovi orientamenti etici e sono nella condizione di sopportare il disfattismo
delle generazioni cheli precedono. Non é sempre vero che subiscono il virtual e solo passivamente, ma si
sentono nativi digitali in modo critico, in un numero crescente di casi. Un buco nero € la scuola, che
Galimberti definisce, non senza durezza, “unatriste storiadi reciproco disinteresse e incomprensione”.
Chiunque entri solo per qualche momento in un’aula universitaria comprende subito di cosa s sta parlando.
Per |e generazioni precedenti latecnica e stata tutto e poi vissuta come un pericolo: i giovani sembrano



comprendere, almeno in parte e meglio di chi li ha preceduti, che si tratta di un’ espressione antropologica, di
una produzione umana, e cercano di viverla aumentando se stessi per usarla senza subirla. Spaesati dai modi
di viverel’amore, i giovani mostrano una propensione ormai ineluttabile a superare le discriminazioni
sessuali; in molti casi si perdono nellavolubilita della passione 0 si consumano troppo presto per
comprendere quello che vivono, in molti altri casi scrivono storie inedite e valorizzano laliberta di cui
pOSssoNno essere protagonisti. Allaricercadi sé, i giovani protagonisti delle storie di Galimberti hanno
domande esistenziali profonde sul senso della vita e sulle domande ultime. Vivono il loro tempo e cercano la
loro strada. La loro progettualita, per quanto vincolata, parla un linguaggio nuovo e inedito, ma soprattutto
parladi futuro, e allontanandosi dal mondo e avvicinandosene. Nonostante.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

