DOPPIOZERO

M cL uhan: nell’ occhio ddl ciclone

Alberto Abruzzese
18 Marzo 2018

E probabile che noi — convinti cultori dellafiguradi McLuhan in quanto vero grande padre fondatore della
mediologia— costretti a combattere lafrigidita o piu spesso ancora |’ ostilita mostrata nel suoi confronti dagli
studiosi di comunicazione di etichetta accademica, abbiamo abusato sin troppo dei suoi splendidi slogan.
Allafine di queste note, mi sara difficile non ricorrere ancora a qualcuna delle sue “illuminazioni”. Ma—
celebrandolo orain un quadro talmente frequentato e esteso di occasioni pubbliche che parrebbe finalmente
dimostrare un universale consenso nel suoi confronti — penso siavenuto il momento di intrattenerci con lui in
modo radicalmente diverso. Controtendenza. Anzi, lo confesso, datempo mi frullanellatestal’ideache—a
volere essere responsabili del nostro presente e quindi sentire |’ urgenza di leggere i destini che si celano nel
linguaggi digitali — bisognerebbe cominciare a* dimenticare McLuhan”.

Credo che siail modo migliore per sfruttarne I'insegnamento e onorarlo. C’ e una notevole differenzatra
guello che si intende quando diciamo “il sapere” e quello che si intende quando diciamo “ cercare di sapere’:
nel primo caso prevale |’idea di accumulo, accumulazione, di conoscenze acquisite e rubricate, mentre nel
secondo caso prevale |’ idea dell’ atto stesso del conoscere, prendere conoscenza, in tuttala sua fragranza.
Comeal risveglio. McLuhan, per la sua capacitadi sfruttare al presente la propria vastissima erudizione e
insieme prenderne le distanze, riducendola a un semplice fondale di stimoli abilmente sottratti ale viscere dei
testi, non eccelle per un sapere consolidato quanto piuttosto per il suo formidabile modo di cercare di sapere
attraverso ogni frammento di cio che, assunta una giusta posturacritica, si apre a nostro sguardo: |etteratura,
tv o pubblicita che sia.

Un metodo critico, il suo, che scompone e ricompone il significato dei testi in modo inatteso, im-previsto,
sino ad allora non-visto, tale dunque da avergli fruttato la meritata reputazione di grande anticipatore. La qual
cosa haache vedere con le qualitadi un veggente. Del buon veggente, infatti, non contatanto ricordare i
vaticini di cui é stato capace — sono predizioni di un tempo ormai trascorso — ma conta piuttosto imitare e
raffinare le pratiche che gli hanno consentito risultati tanto eccellenti da spiegareil futuro attraverso il
presente, attraverso appunto e sue pieghe. Tuttavia— ecco il problema— il nostro presente non € piu il suo
futuro. Lui € stato in anticipo, noi siamo in ritardo. Dunque “dimenticare McLuhan”. Tanto peggio per quanti
si sono rifiutati di leggerlo e condividerlo quando sarebbe stato necessario.

Ecco, € qui il motivo dell’ambiguita del titolo che vi propongo di dare al mio contributo per questo nostro
omaggio al suo intuito di studioso dei media durante la grande fase di el ettrificazione del mondo che € ormai
alle nostre spalle, immersi come siamo nella sua avanzata digitalizzazione. 1| mio titolo gioca su unafrase
“nell’ occhio del ciclone”, attribuendo ad un doppio e forse triplo senso. Puo, cioe, riferirsi al tempo di
tempesta che oggi stiamo vivendo noi tutti qui raccolti nel culto di un precursore di tempeste. Ma pud anche
riferirsi direttamente aMcLuhan e al ruolo davvero fondamentale che ha avuto nel teorizzare la natura
sempre pit immersiva delle piattaforme espressive realizzate dai mediatecnologici Qui, il riferimento

all’ occhio del ciclone rimanda al’immagine del maelstrom evocata da McL uhan per dimostrare il rapporto


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/mcluhan-nellocchio-del-ciclone
https://d10.doppiozero.com/alberto-abruzzese

tragicamente parteci pativo, reciprocamente coinvolgente, tra ricercatore e oggetto dellaricerca. Da Poe dla
Foosa Meccanica. In mezzo Walter Benjamin, quasi che dell’ autore dei Passages McL uhan sia stato una
reincarnazione: potremmo persino immaginarci 1o strano evento di un breve incontro trai due, seil primo,
giunto ai confini dell’ Europa, non si fosse suicidato e il secondo, cosi attratto da navigazioni testuali, fosse
andato a cercarlo in qualche biblioteca del Vecchio Mondo, oppure |0 avesse incrociato per caso trala gente
di Manhattan, in libreria 0 magari a cinema, proprio come Woody Allen avrebbe finto di fare con lui un
poco di anni appresso.

Il fatto che orasiamo noi, eredi di McL uhan, ad essere nell’ occhio dell’ epocal e trapasso dalla el ettrificazione
alladigitalizzazione del mondo, ci impone di capire che, nel presente mondo delle reti, s € aperto un accadere
in tutto diverso: il punto di catastrofe—in cui il tempo e lo spazio delle percezioni umane precipitano con la
violenza di un vortice inarrestabile — ha compiuto un altro “salto”. S e spinto oltre |’ evento mediatico che
McLuhan ci haraccontato in netto anticipo, parlando di TV come se sl trattasse di linguaggi digitali, mondi
virtuali e metamorfosi della carne: appunto, quanto noi ancora crediamo che sia la attuale sostanza del nostro
tempo avenire. E dlorail significato che oraci sfugge — pur essendoci dentro, pur vivendolo — bisogna
saperlo cercare con lamedesima attitudine ale arti della veggenza che McL uhan ha dimostrato di usare a suo
tempo, in una dimensione dell’ esistenza mediatica del mondo arrivata davvero a compimento solo dopo la
sua morte.

Dico arti della veggenza aragion veduta, data |’ insistenza con cui —achi lo interrogava sul destino della
societa moderna, quindi di sistemi di potere affidati a reciproco vincolo trainnovazione e progresso, tra
creativita e salvezza — rispondeva attribuendo soltanto al’ arte la capacita di inventare, cioé trovare e quindi
vedere e tradurre |’ inatteso, il nuovo. Una posizione, questa, perfettamente in linea con le sue attese di
personareligiosa, comungue parimenti certa della caducita umana e del senso divino del mondo; ein linea
con |’ estetica hegeliana, che gia a suo tempo aveva attribuito alle forme universali dell’ arte la facolta di
dovere attendere intere epoche per essere finalmente compresa dal suo pubblico. Di conseguenza McL uhan
ha dotato di capacita di anticipazione non le scienze mal’ arte. Ladifferenzatradire arti della veggenza e
dire veggenza delle arti statutta nelladistanzatrachi si colloca nella prospettiva del sacro e chi invece s
colloca nella prospettivareligiosa. C' e chi, scegliendo la prima, il sacro, puo arrivare a sfiorare la dimensione
religiosadel sociale, e ¢’ e chi, scegliendo questa dimensione, puo arrivare a sfiorare la dimensione
antisociale del sacro. Lafede nellaformulacristianadel dio che si facarne e della carne che si fadio, hafatto
si che McL uhan potesse resistere a sacro cosi come a sociale, e dunque sfiorare I’ origine senza perdersi nel
suo disordine e sfiorare le leggi della societa senzalasciarsi anestetizzare dal suo ordine.

L’ idea della contrapposizione fralinguaggi del vedere e linguaggi del sentire, elaborata da McL uhan come
fondamento delle sueriflessioni sul rapporto tra media e societa, fu in gran parte letta secondo ben altra
contrapposizione, assai di moda negli anni Settanta come nel Novanta. Essa opponevatradi loroi valori alti
dellaculturadi éliteei valori bassi etriviai della culturadi massa e dei consumi. Una opposizione che
chiamavain causa, trale atre questioni di fondo (impegno contro evasione, scuola contro industria culturale,
colti contro i prodotti di mercato, ecc.) la questione cruciale della seriaitatelevisiva, il suo stretto giro
(reciproco finish) tra consumo, produzione e consumo.

Questa contrapposizione era apparentemente di buon senso, ameno per quanti credevano di potere sostenerla
semplicemente confrontando Quer pasticciaccio brutto de via merulana con il Tenente Colombo, la Fedra di
Racine con Beautiful, oppure i telefilm americani con il grande cinemad’ autore, I’ educazione familiare e



civicacon i cartoni animati giapponesi, I’ arte con la pubblicita, 1a politica con i mercati del consumismo. Ma
— aparte la debolezza teorica e culturale con cui venivaimpostata— tale opposizione ideol ogica (politica,
estetica e etica) non coglievail vero punto della questione, minando le basi stesse del proprio ragionamento e
le sue pretese di universalismo. Di fatto, essa sfruttava una tradizione di pensiero legata a ruolo egemonico
detenuto dalla scrittura—dal libro, dalle leggi, dalla stampa, dal romanzo — nellaformazione dellavita
moderna: tradizione forte e incontrastata nei secoli proprio in virtu della scrittura stessa in quanto medium
alfabetico cresciuto in una sua straordinaria simbiosi con o sviluppo del pensiero, delle forme del sapere,
delle sue istituzioni e pratiche: da Gutenberg e dall’umanesimo sino ad arrivare a “ contratto sociale’, ala
cadutadel vecchi regimi aristocratici e alla nascita degli stati nazionali e delle loro istituzioni. A partire

dall’ asse giudaico-cristiano della civilta occidentale — non a caso attraversato e diviso da varie posizioni
iconoclaste — € la scrittura ad essere stata il medium piu adatto a esprimere tanto lareligiosita quanto la
razionalita strumentale dei regimi di potere delle classi egemoni (non fa eccezione ma anzi confermala
regolail fatto che tragli antichi invece delle caste alte fossero gli schiavi afunzionare da* apparecchiature
mnemoniche” e “macchine da scrivere”, esattamente come un manager detta oggi i suoi comandi ad una
segretaria 0 a un registratore).

Su questi presupposti, |’ orizzonte dicotomico dialettico e manicheo del Novecento € stato attraversato dallo
scontro e insieme dall’ integrazione tra civilta della scrittura e civilta dell’immagine. In particolare nell’ epoca
televisiva, nata come estremo compimento del design moderno, che — applicato agli spazi e agli oggetti d’ uso
del pubblico metropolitano — si era sempre piu esteso, seppure in modi disuguali, alavitaintimae quotidiana
dellacollettivita. A quellavitad ogni giorno e d’ ogni luogo |a televisione aveva dato una piattaforma
espressiva ineguagliabile rispetto ai media precedenti. E tuttavia, quanto piu essa s facevaverae propria
formadi vita sociale, insieme pubblica e privata, tanto piu il sapere alfabetico era spinto a diffidare di un
linguaggio che sembrava volere fare sempre pit a meno della scrittura. Non acaso i ceti piu vincolati alle
tradizioni alfabetiche hanno sempre contrapposto laradio (parola senzaimmagine) alla TV, ritenutain



guanto immagine, se non di per se stessa vuota, comunque carente sul piano dei contenuti e quindi sul piano
concettuale e conoscitivo. Non a caso, infine, per anni la culturaitaliana (e non soltanto) ha sostenuto cheiil

teatro, recita di una parola scritta, potesse ed anzi dovesse essere trasmesso 0 messo in scenadalaTV afini

educativi e identitari, cosi daridare ala artificiale spettacolarita del video ladignita, o meglio autoritadi cui
manca, ameno di non essere la diretta traduzione scenica di un testo cartaceo. Infine, si pens alainfluenza
del giornalismo scritto sul giornalismo televisivo.

Vaanche aggiunto che lo scontro tra scrittura e immagine é stato in larga misura asimmetrico, in quanto
qualsias rivendicazione del valore dell’immagine era comunque costretta a passare appunto attraverso una
elaborazione intellettual e scritta o in ogni caso verbale. Le ragioni del successo di massa delle immagini
potevano essere dette solo attraverso la parola, che in quanto “sapiente” forniva alaloro natura, in massima
parte effimera, la stabilita di una giustificazione teorica e insieme |la paternita di nobili tradizioni iconiche,
passate e presenti, di cui potere essere pur sempre considerate una derivazione. Cosl, |’impal catura ideologica
della scritturafiniva per dettareil proprio punto di vistaanche achi si facevafautore dell’immagine — e della
sua straordinaria funzione di stimolo del process di socializzazione realizzati dall’industria culturale — per il
semplice fatto che, in quanto di parte progressista, non poteva esprimersi contro le piattaforme audiovisive
predisposte dallo sviluppo tecnologico. Tale sviluppo, infatti, era tendenzialmente orientato — dopo le
aberrazioni totalitarie del nazismo e del comunismo — verso la piena realizzazione di regimi democratici
fondati sulla opinione pubblica 0 quantomeno su una sua efficace simulazione mediatica.

Questa contrapposizione tra scrittura e immagine, libro e media, stampa e televisione, era questione dibattuta
su un fronte el’atro in modi parimenti ideologici; ed era un nodo politico-culturale che tornava sempre ad
appoggiarsi, esplicitamente o implicitamente, al pensiero di Adorno e Horkheimer, all’ autorita sapienziale
chela Scuoladi Francoforte si era conquistata trattando i rapporti gerarchici tra arte, culturadi massa, media
tecnologici durante decenni — anni trenta, quaranta e cinquanta — fondativi e cruciali per le metamorfos della
civilta occidentale. Erauna autorita, quelladel francofortesi, garantita dalle prestigiose basi culturali e
capacitaintellettuali che facevano da sostegno al loro impianto concettual e e insieme emotivo, fortemente
identitario e vocazionale: |a tradizione hegeliana della grande cultura borghese, il pensiero negativo scaturito
dallacris di tale tradizione, e latradizione marxiana, ancora privadei suoi sviluppi politici e delle sue
deformazioni marxiste. Eraun pensiero autoritario che avevaal suo cuore il problema della Tradizione, della
continuita e discontinuita della Storia, del significato del Progresso moderno; e che ponevai process di
civilizzazione della societaindustriale di fronte al dramma dell’ identita umana e del suo Destino.

Affrontare la qualita emergente nel media di massa e nell’industria culturale significava cogliere un conflitto
epocale — un trapasso socio-antropologico — tra le capacita razionali del pensiero, delle sue forme di
conoscenza, e le capacita evocative dell’immagine (quasi sempre sinonimo di cose fatte merci). Immagini:
quindi illusioni trascinanti e diaboliche come aloro tempo erano state stigmatizzate dalla cultura protestante
e primadaquellaebraica, sino afarsi presenti nella societa dello spettacolo come potenti fattori di
distruzione della verita delle scrittura, e dunque ultima e definitiva separazione delle forme divine o
comunqgue universali del mondo dalla realta contingente delle cose. Ad una sortadi sintesi 0 meglio
semplificazione del pensiero francofortese — dotato alla suafonte di formidabili capacita etiche e teoretiche —
fini per rivolgersi ogni testimone e divulgatore di destra, di centro e di sinistra: le agenzie di formazione e di
socializzazione cattoliche, per un verso; gli intellettuali marxisti e I'intero fronte delle culture
dell’umanesimo e dell’idealismo, per I’ altro verso. Gli intellettuali, pur dividendos sul versante ideologico,
S aggregavano su quello corporativo amisura del progressivo indebolirsi dei ceti colti afronte delle forme di
dominio espresse dai ceti emergenti dell’industria e della politica.



A schierarsi 0 comunque simpatizzare con il francofortismo — divenuto esempio di una Cultura d’ élite capace
di contrapporre la propria coscienza critica ala barbarie della civilizzazione (non solo del nazismo e del
fascismo, ma anche dell’imperialismo hollywoodiano) e ai valori dei ceti medi — furono in gran parte
intellettuali vincolati atradizioni pre-industriali o peggio ancoraainteressi residuali, “in perdita’. In modi a
volte diretti e assai piu spesso indiretti, costoro riprendevano, divulgavano o semplicemente echeggiavano
per proprio conto le posizioni espresse nella Dialettica dell’ IHluminismo, facendo delle pagine specificamente
dedicate all’industria culturale americana da due grandi sociologi europel una specie di prontuario ideologico
della opposizione dell’ intellettuale nei confronti dei linguaggi della societa moderna. Comunque, laripresa
del pensiero di Adorno ha prodotto modelli teorici e posizioni politico-culturali che in realta non hanno
saputo centrare il suo punto focale: la suateoria critica e assai piu complessa di quanto abbiano creduto o
voluto crederei suoi estimatori, pensando che essa si rivolgesse semplicemente alle forme espressive
dell’industria culturale, ai regimi espressivi e sociali del capitalismo.

C’ e un passaggio dellateoriacriticadi Adorno che, anon volerlo cogliere, facrollare I’ interaimpal catura del
suo discorso, cosi da predisporlo — come di fatto e accaduto — ad una lettura rozzamente ideol ogica (la qual
cosa, del resto, contrasta con le molte altre pagine adorniane che non trattano direttamente di industria
culturale e che spiccano di geniai intuizioni).

Il passaggio in questione riguardail fatto di avere scelto il regime di senso delle avanguardie storiche come
punto di vistada cui guardare tanto I’industria culturale di massa quanto la grande arte borghese, appunto
quellaforma espressiva, alta e indiscussa, cheil francofortismo piu “volgare” contrappone ai linguaggi del
cinema, dellatelevisione e a quanto altro ci siadi tecnologico e di inerente al campo delle merci e dei
consumi. Mentre cultura di massa e tradizioni dell’ operad’ arte si toccano ai loro estremi in quanto forme di
totalitarismo sostanzial mente equivalenti, le avanguardie storiche si sottraggono a questo destino della
soggettivita moderna, in quanto sono costruzione simbolica di unaverita — di un autentica rappresentazione
del mondo — che non intende rispecchiare larealta, sia essa quella dell’ arte oppure quella della societa, ma
arrivaarivelarne il radicale nonsenso. Le avanguardie sono allora |’ unica possibile rivelazione della societa
moderna, la piu geniale rappresentazione della sua originaria impossibilita.

Al contrario, lafortuna del francofortismo come “teoriacritica’ o “teoria negativa’ della mercificazione del
rapporti sociali, della cultura, del lavoro e della persona (cosi come dell’ arte) si pud spiegare in base alle due
ideologie di governo, di movimento e di classe — quella cattolica e quella comunista— restate alungo
egemoni in Italia, sino asaldarsi in modo esplicito, profondo e persino vocazional e nellatipica soluzione
eticadel cattocomunismo, sollecitata dalle crescenti necessita di una democrazia rappresentativa sempre piu
costretta a declinare verso un nuovo populismo. Queste due ideologie, e le loro molteplici combinazioni,
condividevano — e se si pensa alla recente rielaborazione teorica del fronte progressista, ancora condividono —
il problema della verita, religiosa o laica che fosse. Rispetto alla verita— dispositivo per cui I’ individuo e il
corpo (spirito e carne) in cui il mondo celeste e quello terreno si fanno parola umana— I’ immagine in quanto
trasparenza, vetrina e schermo della societa industrial e era seduzione, dissipazione, pubblicizzazione

dell’ effimero. In realta, un essenziale memento mori. Affrontando contesti geopolitici diversi daquello
italiano, dovremmo distribuire in altro modo la qualita dei loro specifici interessi laici ereligiosi, mase ne
ricaverebbe un qualcosa di analogo.

L’ aspetto piu sorprendente dellavisione di McLuhan, invece, erail fatto di teorizzare — etimol ogicamente
vedere — qualcosa di molto diverso dal francofortismo volgare e semmai piu vicino, per certi aspetti, al



ragionamento di Adorno sulle avanguardie e il significato trasgressivo dellaloro creativita; qualcosa che, fra
I"altro, erain grado di interpretare assai meglio di altre analis dei medial’intero sviluppo dell’industria
culturale, dai primi anni del secolo scorso in poi. In sintesi, per McLuhan i linguaggi del vedere non sono
soltanto quelli delleillustrazioni, dei fumetti, dello schermo, dell’immagine fotografica, cinematografica,
televisiva, ma sono anche quelli della scrittura e dell’ alfabeto.

Lates di McLuhan é una straordinaria approssimazione non ala verita del mondo ma alla costruzione dei
rapporti di potere che, con leloro strategie comunicative, determinano lavivibilita e credibilita di un contesto
sociale. Se si considerala storia dell’ industria culturale come storia delle sue forme espressive, si pud
constatare cheil ruolo della scrittura € restato sempre costante, ma, da essere una scrittura fatta per essere
letta, ecco che — con la nascitadel cinema, dellatelevisione, e infine di campi espressivi destinati ad
alimentare un vasto numero di apparecchiature audiovisive piu personali, situate, e traloro connesse —la
scrittura non é stato piu il solo medium verbale in grado di superare le barriere del tempo e dello spazio, ma é
diventato il canovaccio, la programmazione, |0 spartito che serve a produrre le immagini, e che daaquelle
immagini |’ ossatura, la nervatura necessaria alla loro funzione sociae individuale e collettiva.

C'edi piu, e s tratta dell’ indicazione piu preziosa che McLuhan ci halasciato. In tre rapidi passaggi:

- la contrapposizione ideologicatra civilta della scrittura e civilta delle immagini non conta nullase si pensa
che essa serva acriticare |’ industria culturale eil trionfo sociale delle sue immagini afronte delle tradizioni e
istituzioni del libro, ed anzi e proprio nellaloro integrazione che il sistema occidentale € andato

progredendo;

- acontare, e molto, € invece la contrapposizione materiale — territoriale, psicofisica, emotiva—trai linguaggi
del vedere, appunto scritturaeimmagine, ei linguaggi del sentire, i sensi che toccano la pelle in quanto
confine trainteriorita e esteriorita del corpo umano, maanchei sensi che si estendono attraverso le protesi

del corpo (dispositivi di potenziamento della suaforza, forniti dalla tecnologia), dunque nelle zone di
interferenza e insieme intersezione trala carne del soggetto sociale e la carne delle relazioni sensoriali in cui
individuo e collettivita sono immersi;

- ladiversaqualita espressa dai linguaggi del vedere ei linguaggi del sentire— gli uni esclusivi e identitari e
gli atri inclusivi e tribali — segnala differenzatra societa e comunita, traregimi chiusi, militari e nazionalisti,
eregimi aperti, fortemente relazionali e simbolici, quali gli eventi dellamoda, dei concerti rock e dei
consumi (McLuhan cogliein questi una natura che e giaa margini dellamodernita e insieme richiamail
tempo delle origini).

I modo migliore per usare M cLuhan? Penso che siaquello di intrattenersi su questi tre passaggi. La sua
scrittura sfrutta molto I’ aforisma e questo e un acceleratore del pensiero di chi lo legge. Gli aforismi di
McLuhan ci lasciano laliberta di aggiornare sempre di nuovo i suoi punti di vista tarandoli su cio che oggi ci
e richiesto vedere e capire. Essendo enigmatico, I’ af orisma consente diverse interpretazioni, e queste si
possono modificare nel tempo. Quello che dieci, venti anni fa potevamo dire di un aforismadi McLuhan oggi
puod ed anzi amio parere deve trasformarsi — se il tempo che viviamo ce lo chiede —in una direzione
completamente diversa.

Allora, sein questi anni parliamo di McLuhan mentreieri parlavamo di Adorno, quale puo essere I’ interesse
di unaletturadi Adorno attraverso McLuhan e di McLuhan attraverso Adorno? Adorno elabora un pensiero



critico che ritiene possibile dare un senso alla societa attraverso il non-senso: essere radicalmente negativi nel
confronti dellarazionalita sociale nerivelail significato nascosto; unarivelazione, dunque, una apocalisse
(dimentichiamoci per sempre dell’ ambiguita di regime che tanta fortuna ha dato alla opposizione e insieme
conciliazione tra apocalittici e integrati!).

E qui che Adorno & un grande interprete della modernitain quanto insanabile ed estrema contraddizione tra
significato e significanti, paradosso. Dove il suo pensiero viene meno €, invece, laddove si fa sostanzialmente
positivo, poiché tale &€ anche il pensiero negativo, ad esempio quando un grande teorico delle avanguardie
storiche come lui arrivaanon amare e anzi adisprezzareil jazz. C' € indubbiamente della grandezza nel non
farsi piacereil jazz, segno di un tempo nuovo della metropoli che per essere compreso ha bisogno di corpi
adeguati allo stesso sentire. E infatti posizioni come queste, in cui si saldano intelligenza della mente e
intorpidimento dei sensi, non accadono nel pensiero affermativo di McLuhan. Ed € quest’ ultimo che,
evidentemente godendo della propria esperienza di consumatore e di una culturaistintiva assai piu che
teorica (lagual cosanon gli haimpedito ed anzi gli hafacilitato |’ elaborazione di teorie adeguate aregimi di
senso di tipo affettivo), ha saputo intuire che anche |’ estrema frontiera del pensiero d’ avanguardia, lapiu
rigorosamente estranea ai canoni del pubblico, si sarebbe fatta— anzi s era gia datempo fatta— una preziosa
risorsadell’industria culturale.

A soddisfare I'inconscio collettivo incorporato nei mercati della cultura di massa non poteva bastare
I"intellettual e organico ala societa: ¢i voleva un genere di lavoro intellettual e che riuscisse ad essere organico
acio chedi irriducibile, inspiegabile, sacro la societa rimuove e inibisce. E dungue, I’ interiorita specul ativa
di Adorno trasformal’ esperienza delle avanguardie in unateoriaassai piu che in unapratica e dungue la vede
come oggetto, la de-scrive dall’ esterno, mentre, invece, la superficialita di McLuhan lavede dal’ interno —
ovvero in una zona sensoriale che travalica ogni confine tra soggetto e oggetto, trail dentro eil fuori della
pelle. Su questo versante dobbiamo molto aleriflessioni del giovane Derrick de Kerckhove, ma esiste anche
una vasta letteraturanel campo della psicanalisi. Ancora: molte esperienze dell’ arte estrema hanno infierito
sulla pelle per esaltare la carne che essa nasconde e che a di ladi essa preme (un impulso cherisalea
sacrificio: dalle sue origini primordiali al martirio barocco dei Santi, sino al cinema splatter del presente).

Lo abbiamo accennato all’inizio: McLuhan nel suoi slogan ha spesso sostenuto chel’arte eil luogo in cui le
cose del mondo si svelano. Credo che sia un errore pensare che oggi questa indicazione possa essere ribadita
tale e quale. Penso, anzi, che neppure McL uhan s riconoscerebbe nelle retoriche con cui oggi S sostengono
le magnifiche sorti della Bellezza e della Creativitain quanto palingenesi delle catastrofi postmoderne. Aiuta
adiscutere di questa faccenda un altro pensatore che scrive spesso per aforismi, Peter Sloterdijk, autore di un
libro abbastanza voluminoso (Devi cambiare la tua vita, Raffaello Cortina, 2010), dedicato all’ educazione di
sé& un tema che ha a che vedere con alcune funzioni dellarete, sugli esercizi spirituali dellarete in quanto
forme del fare che accrescono la nostra persona: far ginnastica attraverso le nostre mani cosi come attraverso
il nostro pensiero. In questo libro —in cui I’ autore, come spesso gli capita, predilige un registro insieme
incisivo e dispersivo, avolte smarrendos a margini del discorso che sembrainizialmente seguire — viene
data una stimolante definizione del momento attuale delle arti, distinguendovi la definitiva sua divaricazione
in due modi traloro distinti. Sloterdijk individuail momento di unafrattura sostanziale trai linguaggi

dell’ arte che procedono per imitazione e quelli che procedono per innovazione. Imitazione: |" arte — nel
significato pieno, storico e sociae, antico e moderno, di arte — ha potuto durare, pur in tutte le sue variazioni
e propagazioni, finché I’ artista ha continuato a procedere per imitazione (Ila combinazione creativa tra
ripetizione e variazione, combinazione che la accosta non poco all’immaginario). Su un altro versante, ormai
dimentico del primo, Sloterdijk colloca il momento in cui sulle manifestazioni dell’ arte come imitazione ha
preso il sopravvento la necessita dell’innovazione: il momento in cui, finita un’ esperienzairripetibile, inizia
lafasein cui occorre, € hecessario e inevitabile procedere per innovazioni continue. Uno degli autori piu
significativi in questo senso, amio avviso € Maurizio Cattelan. Ma Cattelan piacerebbe a McLuhan?



Potrebbe piacergli un artista cosi anti-religioso?

Dunque: noi parliamo di McLuhan perché in passato M cL uhan ha scritto su fenomeni che solo ora abbiamo
finalmente riconosciuto nel nostro presente. Ha in qualche modo anticipato non pochi traumi e passaggi che
oggi sono di attualita. Ma cio che fu attuale per McLuhan é ancoral’ attualitain cui crediamo di vivere?
Come ho detto, non credo. E per questo penso che anoi mediologi resti da assolvere un compito molto arduo
e che questa debba essere per tutti noi ricercatori la sfida maggiore da superare: capire quanto lavita attiva
del medias siaspintaoltrel’attualitain cui ci imprigionano le forme di comunicazione socialmente
strutturate, distraendoci dai modi in cui € la nostra persona ed anzi laterziarieta mediatica in cui abitiamo a
trasformarsi ben oltre noi stessi.

Penso, ancora, cheil pensiero di McLuhan sia un pensiero fortemente trasgressivo nel confronti dei modi

d’ essere del linguaggi della vista, dunque dei linguaggi del potere, dello spirito del tempo moderno. Mail
motivo della sua trasgressivita— del suo potenziale critico, politico — vatuttavia di nuovo spiegato. Di-
spiegato. Rimesso in discussione. Non pud piu essere affidato ad una semplice prospettivareligiosa. Quella
di McLuhan e una prospettiva dotata di radici profondamente religiose: non a caso il suo pensiero, deprezzato
dal progressismo laico, in questi decenni e stato ripreso e riecheggiato soprattutto dalla grande cultura
cattolica (si pensi a De Certeau). Per religiosita profonda intendo una professione di fede che sappia
accoglierein sé anche la dimensione del sacro. Sappia essere eretico e cioe contraddire lareligione,
contrapporle la natura senza senso del sacro. Nelle sue pagine di contenuto religioso — trale quali anche la
corrispondenza privata con sua madre — McLuhan trattain modo particolare la differenzatra protestantesimo
(dal quale era stato educato) e cattolicesimo (a quale si € infine convertito). C' e qui un grande tema europeo,
quello che altri definiranno nella differenzatra lbsen e Shakespeare (autore particolarmente amato oltre che
studiato da McL uhan).

A differenzadel protestantesimo, il cattolicesimo conteneva e per di piu — grazie alla propria capacita di
cristianizzare il paganesimo — riusciva a giustificare il fascino di suggestioni, mistiche quanto erotiche,
fondate sulla simbolizzazione della carne e sullaincarnazione dei simboli. Niente di meglio per |’ approccio
mediologico di McLuhan al mondo. Tuttaviala dimensione attuale dei sistemi di potere nazionali e
internazionali, laloro crisi in quanto regimi imperialisti e civilizzatori — e quindi crisi delle virtu del
cattolicesimo, il piu efficace nel rappresentare la formazione umanista del soggetto moderno e la sua
aspirazione totalitaria— dovrebbe spingerci arifiutare ogni formadi conciliazione trala sfera del sacro ela
sferareligiosa. Deve spingerci arileggere McLuhan cogliendovi gli elementi che possono aiutarci acapireil
presente senza concedere ad alcun futuro religioso. Un radicale rifiuto dello spirito religioso (cui
dobbiamo le forme politiche della modernita) puo avvicinarci a una dimensione del sacro privadi ogni
implicazione divina. Il medium e il messaggio € per me uno slogan sempre verde: restando nella cornice di
pensiero del suo autore, bastano pochi passaggi logici per arrivare a dire che medium, messaggio e corpo
sono I’insieme di una continua e a tempo stesso discontinua metamorfosi dell’ essere umano, del suo essere
al mondo. Piegareil pensiero alla dimensione impensabile del sacro puo aiutarci adimenticare |’ egemonia
dell’ umano, a sentirci marginali rispetto a rimanente delle cose.

Intervento di Alberto Abruzzese contenuto nel volume Dimenticare McLuhan, pubblicato in questi giorni dall’ editore
FrancoAngeli e curato daVanni Codeluppi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




