
 

L’insostenibile femminile 
Cristiana Cimino
3 Marzo 2018

Polytechnique è un film del 2009 di Denis Villeneuve (il regista di Arrival e Blade Runner 2046, per
intenderci) che, con un bellissimo bianco e nero e una regia priva di qualsiasi autocompiacimento, racconta
un fatto di cronaca che risale al 1989. Un gelido pomeriggio di dicembre il venticinquenne Marc Lépine entra
nell’École Polytechnique di Montréal armato di carabina semi-automatica e spara su ventotto persone,
uccidendo quattordici studentesse prima di suicidarsi. Un mass murder settoriale, diretto esclusivamente alle
donne, un femminicidio di massa quando ancora il termine non era stato coniato. Raggelante (e fedele) la
scena del film in cui l’omicida entra nell’aula in cui comincerà il massacro e ordina agli studenti di separarsi,
donne da una parte, uomini dall’altra, poi questi ultimi vengono fatti uscire e l’orrore ha inizio.

 

Lépine lascia una nota in cui dichiara il proprio “antifemminismo” e la convinzione che le donne usurpino i
legittimi posti degli uomini, motivo per cui lui ha cercato di ucciderne il più possibile. Ed effettivamente
l’elenco sarebbe stato di diciannove donne, tutte colpevoli di studiare ingegneria e di essere, dunque,
“femministe”. Ma la parte più interessante, se così si può dire, di questa nota è la conclusione, in cui Lépine
scrive di considerarsi una persona “erudita e razionale” anche se sa che i media gli “attribuiranno la qualifica
di folle omicida”. Effettivamente questa è, tra le altre, la questione che ci si pone quando una donna (in
questo caso molte) viene uccisa. Di che si tratta? Del gesto di un folle? Di follia momentanea? Mi sembra che
la dichiarazione dell’omicida di Montréal sia illuminante nella sua straniante chiarezza. Ma si sa, spesso i
pazzi dicono la verità. L’antifemminista omicida Lépine ha eliminato nel reale ciò che per lui era via via
diventato insopportabile, ossia lo sconvolgimento di un ordine in cui tutto si trova in una posizione
conosciuta e riconoscibile. Come troppo spesso accade, le donne che si collocano altrove rispetto a quella
posizione, hanno funzionato per lui come alterità radicale e insostenibile, talmente destabilizzante da doverla
eliminare. La sua “razionalità” consiste nel dare corso letterale alle sue convinzioni.

 

Gli esseri umani sono, psichicamente parlando, tendenzialmente conservatori, le differenze che alterano gli
equilibri sono vissute come elementi eversivi e minacciosi, e questo lo vediamo tutti i giorni. Se la funzione
femminile conosciuta e stabilizzatrice (il punto fermo, quella che ha-cura-di) viene meno, ciò può avere
effetti dirompenti. La maggior parte degli uomini (e anche donne, perché no?) è in grado, con diverse quote
di angoscia e diversi risultati, di fronteggiare, di problematizzare questi movimenti, perché riesce ad
assumere almeno in parte che la differenza, l’imprevedibilità dell’altro li riguarda, che in loro stessi alberga
un fondo oscuro e imponderabile. Il professore che a un certo punto del film, durante il colloquio con una
studentessa le consiglia di studiare ingegneria civile anziché meccanica “perché è meno impegnativa” è un
esempio molto poco riuscito, anche se non è folle, di questa capacità.

 

Se questa via è invece preclusa, come nel caso di Lépine, l’inafferrabilità dell’altro (la donna), il non poterlo
collocare dove si vorrebbe, diventano un nemico da annientare. Le donne si prestano bene a incarnarlo,
questo nemico, soprattutto da quando vacilla il garante di un ordine sociale e simbolico (la famosa crisi del

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/linsostenibile-femminile
https://d10.doppiozero.com/cristiana-cimino


nome del padre di cui Lacan già parlava negli anni ’40). Le conseguenze sono sotto gli occhi di tutti:
l’ampliamento egoico (narcisistico) alimenta le rivendicazioni identitarie, il rifiuto delle differenze,
incrementa l’odio e la violenza che si collocano su questo piano, compresa la violenza di genere. Ma sarebbe
evidentemente un rischio incorrere nella tentazione di voler recuperare ciò che c’era prima, diventare
nostalgici di un ordine in via di essere superato, conservatori, insomma. Se il nuovo assetto è anche portatore
di altri possibili ordini parziali, limitati, non assoluti, in esso le soggettività si trasformano e ne emergono di
nuove. 

 

 

Come sanno gli analisti e chi di psicoanalisi si interessa, Freud, verso la fine del suo percorso che, ricordo, è
iniziato lavorando con le isteriche dunque con le donne, confessa a Ernest Jones (collega, amico e suo
biografo ufficiale) che, visto che delle donne non ha capito nulla, tanto varrebbe smettere di fare l’analista.
Freud non smetterà e scriverà alcuni saggi in cui si interrogherà sul desiderio femminile e sull’essere donna,
il suo dark continent. Nonostante l’audacia e la modernità nell’affermare che, contrariamente a quanto accade
agli uomini, donne si diventa, la soluzione che Freud prevede alla fine di un cammino tortuoso è la più
normalizzante che si possa immaginare. Diventare donna significa diventare madre, dunque il desiderio di
una donna è necessariamente il desiderio di un bambino. Smettere di desiderare ciò che non ha, ossia il pene,
e rimpiazzarlo con il desiderio di un figlio, questo ciò che spetta alle donne, l’aggiustamento previsto
nell’ambito di un ordine maschile, fallico. Freud, strutturalista ante litteram, ha infatti concepito un universo
psichico costruito su alcune coordinate riconoscibili ed universali (per sua stessa ammissione di segno
maschile come maschile è la libido) tra le quali il fallo e il rapporto che i soggetti intrattengono con esso.

 

Dopo circa quarant’anni Lacan riprende la domanda di Freud e inventa una soluzione differente. C’è un altro
ordine psichico oltre quello fallico (che per Lacan sta a indicare il rapporto con il linguaggio, non certo con



una parte anatomica), che riguarda il femminile e non è sottoposto alla legge che governa il primo. I modi di
desiderare, di godere che attengono a questo registro (femminile) non rispettano le regole della struttura che
Lacan ha mutuato da Freud rilanciandola alla maniera di Lévi-Strauss, il quale ha applicato all’antropologia i
principi strutturali della linguistica di de Saussure. Oltre l’universale della struttura e delle sue declinazioni,
nell’ambito delle quali rientra la figura della madre, abbiamo dunque il particolare, l’unicità dei soggetti e
dei loro modi per avere a che fare con le cose della vita, unici e sempre da reinventare, mai ratificati una
volta per tutte. Questi soggetti sono le donne.

 

Le donne al plurale perché per loro l’unica regola che vale è quella della singolarità, dell’essere ognuna a suo
modo. Essere donna non è essere madre. L’eccedenza femminile sfugge essenzialmente al linguaggio che, se
è peculiare dell’umano, dell’umano non riesce a dire tutto. Ciò che è ancora da dire (se ci si riesce) si muove
su un terreno insidioso, fuori dalla garanzia dell’ordine simbolico eppure è portatore di nuove possibilità le
quali, poiché sfuggono a una codifica prestabilita, sono affidate alla contingenza e all’invenzione del
momento. È difficile quando non impossibile riuscire a dirle, a pensarle, eppure passa attraverso questa
operazione la ventura di avere a che fare con un’alterità femminile che non finisce di sorprendere, sfuggendo
alla normalizzazione, che ingaggia sui registri della differenza convocando il coraggio e l’inventiva di chi
(l’uomo) con essi voglia cimentarsi. Prerogative di cui gli uomini come Lépine sono del tutto sprovvisti.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





