DOPPIOZERO

| ngiustizia, vendetta, riconciliazione, perdono

Hannah Arendt
8 Febbraio 2018

Per contribuire a un momento d’incontro, approfondimento e scambio come Tempo di Libri, la fiera del

libro che si terra a Milano dall'8 al 12 marzo, abbiamo creato uno speciale doppiozero | Tempo di Libri dove
raccogliere materiale e contenuti in dialogo con quanto averra nei cinque giorni della fiera. Riprenderemo

i temi delle giornate - dalle donne al digitale -, daremo voce a maestri che parlano di maestri, i nostri autori
scriveranno sugli incipit dei romanz piu amati, racconteremo gli chef prima degli chef, rileggeremo I'
“Infinito” di Leopardi erivisiteremo la Milano di Hemingway, rileggeremo insieme testi e articoli del nostro
archivio, che continuano a essere attuali e interessanti.

L’ingiustizia che abbiamo commesso el fardello che ci grava sulle spalle, un qual cosa che portiamo perché
ce ne siamo fatti carico. Questo in contrapposizione a concetto cristiano di peccato, secondo il quale
I’ingiustizia € emersa da noi, permane in noi come peccato, e avvelenal’ organismo interno che eragia
potenzialmente infetto, cosicché abbiamo bisogno della grazia e della remissione, non per essere s—gravati,
ma per essere purificati.

Il fardello che ci siamo caricati da soli sulle spalle pud togliercelo soltanto Dio. Mai i cristiani. Il perdono si
da soltanto fraindividui che per principio sono fraloro qualitativamente separati, quindi: i genitori possono
perdonarei figli finché sono bambini, in virtu dellaloro superiorita assoluta. 1l gesto del perdono distrugge
I”uguaglianza e con cio il fondamento delle relazioni umane in modo cosi radicale che, in realta, dopo un tale
atto, non dovrebbe essere piu possibile acunarelazione. 1l perdono fra gli uomini non puo che voler dire:
rinunciare avendicarsi, tacere e passare oltre, il che significa: il commiato fondamentale — mentre la
vendetta rimane sempre presso |’ atro e precisamente non rompe larelazione. |l perdono, o cio che
comunemente cosi chiamiamo, € in verita soltanto un procedimento fittizio, nel quale I’uno si atteggiaa
superiore, mentre I’ altro esige qualcosa che gli uomini non possono né darsi né togliersi fraloro. |1
procedimento fittizio consiste nel fatto che I’ uno, che si presenta come privo di carico, sembra addossarsi il
fardello dell’ atro.

Lariconciliazione, invece, ha origine nel rassegnarsi a cio che é accaduto. Questo va distinto dalla
gratitudine basilare per cio che e dato. Con cio che & accaduto, poiché si dipana temporal mente come destino,
devo innanzitutto riconciliarmi, mentre a cio che e dato, cosi come a me stesso, in quanto sono stato dato a
me stesso e non mi sono fatto da me, devo rassegnarmi unavolta per tutte. Questo rassegnarsi puo svolgersi
nel modo della gratitudine fondamentale — cioé che per me vi sia qualcosa come |’ essere — 0 nel modo del
risentimento fondamentale — cioé che I’ essere sia qual cosa che io non posso fare da me e non ho fatto.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/ingiustizia-vendetta-riconciliazione-perdono
https://d10.doppiozero.com/hannah-arendt

Lariconciliazione con I’ accaduto € possibile soltanto sulla base della gratitudine per cio che e dato. La
riconciliazione con I’ altro non e un procedimento fittizio, poiché non finge di compiere I’ impossibile — non
promette |o sgravio dell’ atro e non simulail proprio —; pero, in compenso, anche nellariconciliazione accade
disperatamente poco: colui che s riconcilias carica volontariamente sulle spalleil fardello che I altro porta
comunque. Il che significa che ristabilisce I’ eguaglianza. Per questo lariconciliazione e I’ esatto contrario del
perdono, che stabilisce I'ineguaglianza. |1 fardello dell’ingiustizia &, per colui che I’ ha compiuta, cio che egli
stesso s e caricato sulle spalle; mentre, per colui che si ericonciliato, € cio che gli eratoccato.

Sullabase del peccato originale tutto assume, naturalmente, un altro aspetto. In questo caso, forseil perdono
e possibile, in quanto € solo I’ esplicito riconoscimento del siamo—tutti—peccatori, dunque in quanto sostiene
che chiungue avrebbe potuto fare qualsiasi cosa, stabilendo cosi un’ eguaglianza— non di diritti, bensi —di
natura: il fariseismo é quindi la pretesadi non voler riconoscere |’ eguaglianza fra gli uomini.

In quanto opposti fraloro corrispondenti, perdono e vendetta si cogppartengono. Chi perdonarinunciaa
vendicarsi, poiché anche lui avrebbe potuto essere colpevole. Chi si vendica non desidera perdonare, poiché
puo fare la stessa cosa che e stata fattaalui. Si tratta di una sorta di solidarieta negativa che scaturisce dal
peccato originale, ovvero dall’idea che siamo tutti nati avvelenati.

L’ opposto corrispondente della riconciliazione e lo sguardo distolto — tacere e passare oltre. La
riconciliazione si riconcilia con unarealta, indipendentemente da ogni possibilita. Nemmeno la vendetta
puo semplicemente cancellare larealta, mala supera, trasformando istantaneamente larealta del subirein
re-azione. Lareazione € verosimilmente |’ estremo opposto dell’ azione. Da questo momento in poi, tutto si
svolge nell’ ambito puramente soggettivo, re—attivo. Esattamente lo stesso vale per il perdono, chein pit—
tanto nelle intenzioni di colui che concede il perdono quanto di colui che lo chiede —fail tentativo ibrido di
far si che |’ accaduto non sia accaduto.

In atre parole, nel perdono e nellavendetta cio che I’ atro ha fatto diventa cio che avrei potuto fare io stesso,
0 meglio cio che posso fare. Nellariconciliazione o nel passare oltre, cio chel’ altro hafatto diventacio che
mi e semplicemente accaduto e che posso accettare o che, come in ogni invio destinale, posso evitare.

L’ essenziale e il fatto che le realta non possono essere ritrasformate in possibilita e che, d’ altra parte, non ha
luogo alcuna autoriflessione sul proprio poter—diventare—colpevole.

Detto in termini politici, lariconciliazione instaura un nuovo concetto di solidarieta. All’interno del mondo
cristiano, I’ aternativafrail perdono — ovvero larinuncia cristiana a qualsiasi azione nel mondo —ela
re-azione della vendetta € infatti inevitabile. Le due cose nascono dalla solidarieta cristiana fra gli uomini,
che sono tutti peccatori e credono capaci se stessi eil loro prossimo di tutto, anche della piu grande
malvagita. Si tratta di una solidarieta basata sulla fondamental e sfiducia nei confronti della sostanza

dell’ uomo.

Lasolidarieta dellariconciliazione non € in primo luogo il fondamento della riconciliazione (come la
solidarieta dell’ esser peccatori € il fondamento del perdono), mane € il risultato. Lariconciliazione
presuppone uomini che agiscono, e che potrebbero anche commettere un’ingiustizia, ma non uomini
avvelenati. Cio che é assunto come fardello, di cui I’ altro e la causa, non e la colpa— ovvero un fatto
psicologico —, mal’ingiustizia effettivamente compiuta. Si decide di essere co—responsabili, main nessun
caso di essere co—colpevali.



Da una parte, questa eliminazione della colpa nel concetto di solidarieta pud agevolare lariconciliazione frai
popoli, poiché viene loro risparmiato il tormento della possibilita—il tormento di dover dire: anche questo €
umano, con la conclusione erronea (avvelenata) che anche noi avremmo potuto farlo. Dall’ atra parte, la
riconciliazione ha un limite inesorabile, che il perdono e la vendetta non conoscono — ovvero quello a partire
dal quale bisogna dire: questo non sarebbe mai dovuto accadere. E cio che avevain mente Kant, quando
formul 0 le regole della guerra nel corso della quale non doveva aver luogo al cuna azione che rendesse
impossibile una successiva pace frai popoli.

Il male radicale e cid che non sarebbe dovuto accadere, ovvero ¢io con cui non ci si puo riconciliare, cio che
non si puo in alcun caso accettare come un invio destinale, e cio di fronte al quale non si pud nemmeno
passare oltre in silenzio. E cio per cui non ci si pud assumere |a responsabilitd, poiché le conseguenze sono
imprevedibili e poiché fra queste conseguenze non vi € alcuna punizione che possa essere adeguata. Questo
non significa che ogni male debba essere punito; ma che debba essere punibile, se ci si deve poter riconciliare
o distogliere da esso.

Lavendetta e il perdono possono si punire, ma poiché procedono dalla natura peccaminosa dell’ uomo, ossia
dal fatto che chiunque avrebbe potuto commettere qualsiasi cosa, non possono propriamente giudicare.
Possono soltanto re-agire o perdonare. Per questo, nel sistema giuridico cristiano la punizione possiede
ancorala componente ebraica della purarappresaglia. Lariconciliazione o il fatto di distogliere lo sguardo
presuppongono invece un giudizio — ed e precisamente questo che incute timore: il fatto che dobbiamo essere
in grado di giudicare, senza empatia, senzail presupposto della possibilita, senza unariflessione su noi stessi.

Un tale giudizio e a sua volta possibile soltanto se si possiede una rappresentazione di Dio che lasci
veramente aperte tutte le possibilita, se si giudica, ciog, esclusivamente secondo parametri umani, lasciando
esplicitamente apertala possibilita che forse Dio non giudichi affatto o che forse giudichi in modo del tutto
diverso. Solo nel momento in cui hon si giudicaricorrendo a un’ingannevole amplificazione sonora, come se
la propria voce fosse la voce di Dio, € possibile sopportare una vita senza vendetta e senza perdono, i quali
fingono entrambi di imitare la colleraelagraziadi Dio.

DaHannah Arendt, Quaderni e diari 1959 - 1973, Neri Pozza 2007.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




