DOPPIOZERO

Giorgio Agamben. L e anarchie del potere

Antonio Lucci
4 Febbraio 2018

Senel’uso de corpi (Neri Pozza 2014), il volume che |logicamente chiude la serie Homo sacer, Giorgio
Agamben, quasi in esordio, sosteneva che ogni opera «non puod essere conclusa, ma solo abbandonata (e,
eventualmente, continuata da altri)» (p. 9), I’ aver “abbandonato” il progetto in questione non ¢ affatto
coinciso con un abbandonare la pratica della scrittura da parte dell’ autore.

Agamben ha continuato, con una costanza sorprendente, a pubblicare una serie di libri, dall’ oggetto
apparentemente disparato, che pero rappresentano aloro modo una continuazione coerente del suo percorso.
Daun lato ci sono lavori che sviluppano e approfondiscono il tema della“forma-di-vita” (Autoritratto nello
studio, Che cos éreale?, Pulcinella), dall’ altro una serie di testi, per lo piu raccolte di saggi d’ occasione, che
approfondiscono il punto di vistadell’ autore su temi centrali della sua opera. In questo senso vanno letti Che
cos e la filosofia? e Il fuoco eil racconto, quanto anche il recente Creazione e Anarchia. L’ opera nell’ eta
della religione capitalista, uscito da poco per i tipi Neri Pozza, che raccoglie cinque conferenze tenute trail
2012 eil 2013 presso I’ Accademia di Architetturadi Mendrisio.

Il libro si apre con un’ affermazione — e un’ argomentazione — cara ad Agamben: vale adire quella che, sulle
orme di Michel Foucault, sostiene che «L’archeologia é la solaviadi accesso al presente», in quanto
«l’indagine sul passato non € che I’ombra portata di un’interrogazione rivoltaa presente» (p. 9).

M etodol ogicamente la presa di posizione iniziale &€ fondamentale per capire tutto Agamben: essa veicola
I’idea che I’ operazione “archeologica’ di scavo cheil filosofo deve fare nel passato € necessaria e non
solipsistica; non € un erudito o autoreferenziale curvarsi del sapere su se stesso. |1 sapere del passato non &
mai finalizzato, secondo questa ottica, aun’analisi che trovail fine e la conclusione nel proprio oggetto, mae
finalizzato, invece, alacomprensione del presente.

Lafilosofia diventa archeologia, ossialo strumento necessario e indispensabile per comprendere la
contemporaneita, solo se si lasciaale spalle’idea che essasi debbariferire ad autori e correnti isolate:

|” abusato detto foucaultiano secondo cui “il sapere non e fatto per comprendere, € fatto per prendere
posizione”’ valetto in questo senso: |’ indagine archeol ogica e quella geneal ogica (non va dimenticato che
guesta famosa frase viene inseritain uno scritto metodologico dall’ autore francese dedicato proprio a tema
dellagenealogia e della storiadei concetti) e quella che salvalafilosofiadall’ erudizione, dall’inutile
curvatura su se stessatipica degli specialismi. In questo senso € I’ indagine archeologica a rendere
“filosofico” un oggetto tramite I’ applicazione dei propri metodi, e non — come ormai troppo spesso sembra
accadere nei luoghi deputati alla filosofia come professione — |’ appartenenza di suddetto oggetto di studio a
un canone di autori o di temi che pud essere definito “teoretico”, 0 “storico” 0 “estetico”.

E necessaria, dunque, secondo questa versione agambeniana della filosofia come archeologia, una
comprensione storicamente profonda dei fenomeni, che possa fornire |o strumentario teorico per capire la
contemporaneita.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/giorgio-agamben-le-anarchie-del-potere
https://d10.doppiozero.com/antonio-lucci

Agamben cercadi applicare questa comprensione archeologica dei concetti al temadell’ operad’ arte nel
primo saggio dellaraccolta, il cui titolo e Archeologia dell’ opera d’ arte (pp. 9-28). L’ archeologia di
Agamben risale qui alla grecita, dove I’ opera eraindissolubile dal fare artigianale dell’ artista. Quest’idea, di
primo acchito banale, veicolava perod un contenuto concettuale pit profondo: non esiste un’ artistain quanto
tale, I’ artista & definito dalla propria creazione. Non esiste, dunque, processo artistico che non trovi
concretizzazione nella materialita dell’ opera. Le operazioni senz’ opera, quelle che non trovavano findita al
di fuori del soggetto, maentro di esso, facevano parte del campo dellatheoria. Con il Rinascimento ci
sarebbe stato il cambiamento di paradigma, rispetto alla grecita, che caratterizza anche la moderna
comprensione dell’ operain rapporto all’ artista: sarebbe qual cosa che promana dall’ artista stesso, che
trovalasuagiustificazione nell’ artista e non in se stessa.

A guesto punto, con un salto storico-concettual e enorme (e — forse — anche difficilmente giustificabile, se si
volesse sollevare una criticaalivello metodol ogico a lavoro agambeniano) Agamben evocail temadella
liturgia e della performance artistica: queste sarebbero strettamente connesse a livello concettuale, in quanto
momenti «ibridi» (p. 25), in cui la dicotomiatra opera che trova la sua giustificazione nell’ oggetto artistico e
opera che si pone come risultato dell’ attivita di un artista trova un momento di sospensione.

Se si volesse procedere sistematicamente aun’ analisi della metodol ogia agambeniana tout court sarebbe
forse necessario partire proprio da questi momenti di sospensione: mi sembra, infatti, caratteristico del modus
agambeniano quello di instaurare una sorta di “ dialettica della sospensione”: non pitl un movimento dialettico
“classico”, che vedei momenti dellates dell’ antitesi e della sintesi susseguirsi, quanto piuttosto un
movimento di separazione tra due poli oppositivi, che vengono poi immobilizzati trovando tra di un
momento terzo, di “indiscernibilitd’, che rende impossibileil pensare una congiunzione, e che mantiene la
frattura, evidenziandola. Al centro del fossato concettuale creato qui da Agamben trovail suo luogo logico il
momento del ready-made di Duchamp. Questo «asceta» (p. 25) ha compiuto il superamento del paradigma
dell’ opera, ponendo al centro della propria attivita degli «atti esistenziali» (ivi) che nullaavevano a che
vedere con |’ operazione artistica, quanto piuttosto con I’ esposizione di un’impossibilita che fin dalla grecita
la attraversava.

Questaimpossibilita non e nient’ altro che la soglia di indistinzione che separa— unendole — opera e vitain
quel sintagma che sempre di piu sta diventando la segnatura decisiva dell’ opera dell’ ultimo Agamben: forma-
di-vita.

In questo senso vale la penariportare gli ultimi passaggi di questo primo capitolo: «E, comeil poetaeil
pittore, cosi il falegname, il calzolaio, il flautista e, infine, ogni uomo, non sono i titolari trascendenti di una
capacita di agire o di produrre opere: sono, piuttosto, dei viventi che, nell’ uso e soltanto nell’ uso delle loro
membra come del mondo cheli circonda, fanno esperienza di sé e costituiscono sé come forme di vita. /
L’arte non e cheil modo in cui I’anonimo che chiamiamo artista, mantenendosi costantemente in relazione
con unapratica, cercadi cogtituire la suavitacome unaformadi vita: lavitadel pittore, del falegname,

dell’ architetto, del contrabbassista, in cui, come in ogni forma-di-vita, € in questione nulladi meno chela sua
felicite» (pp. 27-28).






Nel secondo capitolo del libro, Che cos' e I atto di creazione? (pp. 29-52) (che deve rivestire per Agamben un
ruolo particolarmente importante nella propria produzione, in quanto compare qui per laterza volta come
parte di un suo scritto), questo tema viene ripreso e approfondito tramite il riferimento a quello che € ormai
diventato un topos del pensiero agambeniano: la* potenza-di-non”. Riprendendo dei luoghi classici del
pensiero aristotelico, Agamben si chiede che cosa significhi il possedere una facolta, e quale rapporto vi sia
con il suo portarlaad espressione. Un pittore che possiede la facolta di dipingere senza metterlain atto & un
pittore? Larisposta di Agamben appare meno scontata di quanto ci si potrebbe aspettare dalla domandain
guestione: «Se la creazione fosse solo potenza-di-, che non puo che trapassare ciecamente nell’ atto, I’ arte
decadrebbe a esecuzione, che procede con falsa disinvoltura verso la forma compiuta perché ha rimosso la
resistenza della potenza-di-non. Contrariamente a un equivoco diffuso, la maestria non e perfezione formale,
ma, proprio al contrario, conservazione della potenza nell’ atto, salvazione dell’ imperfezione nellaforma
perfetta. Nellatela del maestro o nella pagina del grande scrittore, la resistenza della potenza-di-non si segna
nell’ opera come I’ intimo manierismo presente in ogni capolavoro» (p. 39). C'é sempre un resto, un residuo,
un “non” in cio che |’ opera d’ arte esprime, e questo residuo fa parte della potenza che e all’ origine

dell’ espressione artistica, ci dice Agamben. Lariduzione dell’ atto creativo ala creazione deve — e questo
dovere & un dovere paradossale, perché non oggettualizzabile, non total mente esprimibile — tener conto di
guesto inespresso, di questa potenzialita, entro I’ opera stessa. Questo inespresso, 0 meglio, questa
potenzialita che non deve necessariamente venire ad espressione, € per Agamben il proprium dell’ essere
umano: |’ animale inoperoso, «il vivente senz’ opera» (p. 48).

Nel terzo testo dellaraccolta, L’ inappropriabile (pp. 53-87) (che si presenta come una versione ridotta
dell’omonimo capitolo 8 de L’ uso dei corpi) viene in qualche modo sviluppato, main unadirezione diversa,
I” assunto per cui |’ essere umano € “il vivente senz’ opera’. Ladirezione presa da Agamben e quella che mira
all’ approfondimento del tema «attualissimo» (p. 55) della poverta, che ponga— ancora unavolta—al centro
dell’ attenzione la possibilita di “usare” qual cosa senza possederlo (che erail tema portante del libro dedicato
da Agamben ai monaci francescani, Altissima Poverta, del 2011). Partendo da questa posizione, Agamben si
rapporta atre grandi esponenti della filosofia del’ 900: Heidegger, Benjamin e Lévinas. La strategia
discorsivamira a una lettura decostruttiva di questi tre autori (acui Sl aggiungono, anche se trattati di
passaggio, Husserl e gli stoici), per arrivare a definire la poverta come un “relazione con un inappropriabile”:
«\Vorrei proporre percio questa definizione di poverta: la poverta e la relazione con un inappropriabile; essere
povero significa: tenersi in relazione con un bene inappropriabile. La poverta e, come dicevano i francescani,
expropriativa non perché implica unarinuncia alla proprieta, ma perché si rischia nellarelazione con
I"inappropriabile e dimorain essa.

Questo significavivere sine proprio di Francesco: non tanto o0 non solo un atto di rinuncia alla proprieta
giuridica, maunaformadi vita che, in quanto si tiene in relazione con un inappropriabile, & sempre gia
costitutivamente fuori del diritto e non pud mai appropriarsi di nulla» (p. 68). Bisogna quindi comprendereil
significato filosofico della poverta rivendicata da Agamben: non una fattizia mancanza di mezzi, ma una
dimensionein cui il soggetto si libera delle catene della proprieta per farsi portatore, attore, di un uso che non
ha nulla a che vedere con il possesso. Per questo tre dimensioni paradigmatiche dell’ inappropriabilita,
secondo Agamben, sono «il corpo, lalingua, il paesaggio» (p. 69). Queste tre dimensioni rendono evidente
come vi siano realta basali, in cui viviamo, tramite cui viviamo, e dove viviamo, che non possono rispondere
in alcun modo alle logiche del possesso e dell’ appropriazione: se quindi, nel capitolo secondo, Agamben
avevafatto dell’uomo il “vivente senz’ opera’, in questo capitolo terzo egli nefail “vivente che fa

I’ esperienza dell’ inappropriabilita’, e quindi, della poverta, potremmo dire.



Nel capitolo quarto del testo Agamben ritorna all’ intento archeol ogico-filosofico espresso in apertura,
gettando le basi per un’ «archeologia del comando» (p. 91): come spesso nel procedimento archeologico
agambeniano accade, questa archeologiainizia con un’analis etimologica, che in questo caso si concentra sul
termine greco “arche”, che e laparolacon cui i Greci indicavano sia“l’origine” cheil “comando”: il doppio
significato, per Agamben, € in questo caso estremamente indicativo, in quanto «nella nostra cultura, I’ arché,
I’origine, € sempre gia anche il comando, I’inizio & sempre anche il principio che governa e comanda» (p.
93). E in questo senso che vainteso il riferimento del titolo del libro al’ anarchia: |’ anarchia agambeniana &
daintendere come un’assenza siadi principio (fondatore), ma anche (e soprattutto) di comando. Questaidea
di anarchiava coniugata con |’idea sovversivadi poverta portata avanti nel testo precedente: se, infatti, «un
potere[...] cade[...] quando cessadi dare ordini» (p. 96), € possibile alloracominciare aintravedere le
coordinate del progetto radical mente an-archico che Agamben porta avanti in questo — piccolo, ma
estremamente complesso — libricino: se si sottraggono al sistema capitalistico dominante I’idea di proprieta
(sostituita con quella di uso) e quelladi comando (sostituita da quella di an-archia, di assenzadi principio, e
quindi di mancata corrispondenzaa comando), cominciano avacillare le strutture ontol ogiche portanti del
sistema stesso. Per Agamben, infatti, nella struttura stessa del linguaggio ¢’ e una spaccatura, che divide le
«ontologie dell’ asserzione apofantica» (p. 103), vale adire quelle strutture logiche e linguistiche che si
basano sull’ alternativa vero/falso, eI’ «ontologia del comando» (ivi).

Su questa struttura «bipolare» (p. 104) si baserebbe I’ intera «ontologia occidentale» (ivi), che pero, nella
contemporaneita s statrasformando sempre piu in un’ontologia del comando: «il libero cittadino delle
societéd democrati co-tecnol ogiche & un essere che incessantemente obbedisce nel gesto stesso con culi
impartisce un comando» (p. 106).

In questo punto, il ragionamento di Agamben prende dei connotati estremamente tecnofobico-apocalittici,
perdendo forse di lucidita: il rigore archeologico sembralasciare troppo presto il campo a furor nostalgico
per un’ epocadi “innocenza ontologica’ in cui I’ ontologiadel comando” non era al potere. Viene da
chiedersi se pero quest’ epoca— ammesso che laricostruzione agambeniana sialegittima— siamai esistita, o
se i mediatecnologici, e le societa democratico-spettacolari in cui viviamo non siano solo un’ ennesima
costellazione del rapporto tra asserzioni vere/false e comandi.

Chel’analisi (propositiva) del dispositivo della poverta e quella (critica) del comando mirino a una critica,
impregnata di un certo “tono apocalittico”, della societa capitalistica contemporanea appare totalmente
evidente nell’ ultimo capitolo del testo, intitolato, sulla scortadi un pluricitato e copiosamente analizzato
frammento benjaminiano, Il capitalismo come religione (pp. 113-132). Agamben qui analizza alcuni aspetti —
che, per quanto sorprendentemente, possono essere a buon diritto definiti “religiosi” — che stanno alla base
delle strutture economiche proprie della societa capitalistica. La prima di queste strutture € quella del
“credito”, che giustamente Agamben riconduce a latino, in quanto participio passato del verbo “credere”: ed
e proprio una credenza, quindi unafede, che stadietro all’idea del credito da quando e banche (Agamben
prende come data paradigmatica quella del 15 agosto 1971, in cui Nixon dichiarala convertibilita del dollaro
in oro sospesa) hanno sospeso il principio di intercambiabilita della valuta con un corrispondete quantitativo
di oro: «Le aziende, per poter continuare a produrre, devono in sostanza ipotecare anticipatamente quantita
sempre maggiori del lavoro e della produzione futura. 11 capitale produttore di merci si alimenta fittiziamente
del proprio futuro. Lareligione capitalista, coerentemente ale tesi di Benjamin, vive di un continuo
indebitamento, che non pud né deve essere estinto. Ma non sono soltanto le aziende a vivere, in questo senso,
sola fide, a credito (o0 adebito). Anche gli individui e le famiglie, che vi ricorrono in maniera crescente, sono
atrettanto religiosamente impegnati in questo continuo e generalizzato atto di fede sul futuro» (p. 123).



In questa relazione-a-niente del denaro, che ormai non rimanda piu a nulla se non a se stesso, Agamben vede
i segni di unareligionein crisi e dellacrisi: unareligione totalmente apocalittica, che non sarebbe atro cheiil
compimento definitivo del Cristianesimo. L’ apocalisse capitalistica, il capitalismo come eternacrisi, € pero
«una escatol ogia bianca», ossia «senza redenzione né giudizio» (p. 128).

In questo punto, nelle ultime pagine del libro, i temi pit importanti dell’ ultimo Agamben si accavallano e
rincorrono vertiginosamente, rendendo complessa un’analisi puntuale.

Agamben, infatti, riprende il tema dell’ arché e dell’ anarchia, sviluppato nel capitolo precedente, ma—cosi ci
sembra, almeno in prima battuta — in maniera contraddittoria. Se, infatti, |i sembrava che una posizione an-
archicafosse I’ unica posizione possibile per sfuggire al’ ontologia del comando, qui I’ anarchia, intesa come
assenza di fondamento, é quella qualita che — con Benjamin e Pasolini — meglio descriveil potere, e che
quindi vacriticata. Il potere € an-archico, perché basa la propria giustificazione su se stesso, non ha bisogno
di bas esterne. Questa caratteristica, secondo Agamben, e condivisa siadal Capitalismo che dal Dio del
Cristianesimo (e dal Cristianesimo stesso, quindi): «il capitalismo eredita, secolarizza e spinge all’ estremo il
carattere anarchico della cristologia» (p. 131).

Riprendendo le analisi del suo precedente scritto Karman Agamben propone, in chiusura, unaradicale critica
al concetto di volonta e aquello di liberta, che —a suo parere — non sono che le espressioni filosofico-
politiche dellareligione capitalista-cristiana come religione anarchica. Laliberta e la volonta del soggetto
sono infatti due operatori filosofici che disancorano il soggetto stesso dal proprio essere: se sono libero, e se
le mie azioni sono frutto di un atto deliberato (an-archico) dellamiavolonta, vuol dire che il mio essere e
fluido, e che le mie azioni nhon ne promanano, ma che sono sempre contingenti: esse non dicono nulladi me.

Quest’idea, secondo Agamben, contraddice tutto il pensiero antico, in cui il fare non era deliberato, ma
diretta emanazione dell’ essere: opera e vita, filosofia e condotta di esistenza erano |0 stesso.

Su questo richiamo si concludeil libro, assieme un rimando, ancora una volta, a temadell’ anarchia, che
forse chiarisce quella che in principio poteva sembrare una contraddizione: Agamben infatti oppone

al’ anarchia del potere, criticata nelle ultime pagine, una «vera anarchia» (p. 132), che solo dalla
comprensione, e abolizione, dell’ anarchia del potere potra provenire.

Questa “vera anarchia’ non viene pero ulteriormente descritta: ¢’ e da augurarsi che sial’ oggetto di qualche
lavoro a venire del filosofo romano.

Giorgio Agamben, Creazione e anarchia. L’ opera nell’ eta della religione capitalistica (Neri Pozza 2017).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




GIORGIO AGAMBEN

0

Creazione e anarchia

[.opera nellela
della religione capitalista




