
 

Cogliere il reale di sorpresa 
Gianfranco Marrone
26 Gennaio 2018

A un certo punto di Helzapoppin’, esilarante metafilm degli anni 40, c’è un orso che protesta coi suoi
padroni; e un cane là vicino commenta: “strano: un orso che parla”. Stranezza al quadrato, si dirà, che suscita
una risata tanto immediata quanto colpevole. Se gli animali non parlano, la cosa dovrebbe valere per tutti,
orsi o cani che siano. Ma se il cane trova strano l’orso che parla, cosa dire di lui che sta facendo la medesima
cosa? Insomma, in cosa consiste l’effettiva stranezza? nell’orso, nel cane o in noi che stiamo ridendo di loro?
La problematicità della convinzione circa la mancanza di linguaggio negli animali, per il tramite di una
trovata artistica, viene fuori in tutta la sua potenza. E questa trovata artistica ha un nome tecnico molto
celebre – ‘straniamento’ –, proposto dal Viktor Sklosvkij in sede di critica letteraria, ripreso da Bertold
Brecht in drammaturgia, da Walter Benjamin nell’estetica e da Roland Barthes nella semiologia strutturale.
Mica bruscolini.

 

Per spiegare di che cosa si tratta, Sklovskij, perfidamente considerato un ‘formalista’ dai suoi detrattori
sovietici, ricorda quel celebre racconto di Tolstoj in cui un cavallo si interroga sul significato della parola
‘mio’. “Riesco ormai a comprendere il linguaggio umano – pensa –, ma proprio non capisco questo termine.
A dire ‘il mio cavallo’ non è chi mi accudisce ogni giorno, chi mi dà da mangiare e regolarmente pulisce la
stalla, ma un signore azzimato che vedo di tanto in tanto quando viene a cavalcarmi per farsi bello coi suoi
simili”. Ecco una critica – tanto indiretta quanto evidente – all’istituzione della proprietà privata, in
particolare, e alla subordinazione dell’animale all’uomo, più in generale. Straniare significa insomma
invertire il punto di vista, eliminare l’automatismo della nostra percezione del mondo, mettere in discussione
l’impensato che regge la nostra quotidianità, le presunte evidenze della nostra vita. 

Fra queste false evidenze, c’è da un po’ di tempo in qua quella che riguarda la natura, termine e concetto
tanto ovvi quanto di difficile definizione, un po’ come il famigerato tempo di Agostino, chiaro finché non ci
si riflette su, complicatissimo quando si prova a spiegarlo.

 

Tutti sappiamo che cos’è la natura, l’ambiente, la lotta per la sostenibilità del pianeta, le specie viventi, gli
organismi disparati che lo popolano. Al punto che oggi, si sa, la natura è un valore assoluto, nella coscienza
critica di ognuno come nell’opinione pubblica, nell’agenda politica come nella religione, nel turismo come
nel marketing, nei consumi e, appunto, nei comportamenti e nei gesti sedicenti etici della nostra vita
quotidiana: da quando ci laviamo i denti al mattino a quando alla sera differenziamo i rifiuti. La coscienza
ecologica s’è talmente diffusa da pervadere ogni ambito della vita umana e sociale, di fatto invertendo – ma
senza rifletterci troppo su – la convinzione millenaria secondo la quale il cosiddetto progresso della civiltà
umana consisterebbe nello sconfiggere i limiti e le costrizioni, le violenze e i sacrifici che la natura impone
alla specie umana. Ma tale progresso è andato, per così dire, un po’ troppo in là, al punto da configurarsi
come il suo esatto contrario, che mette in crisi non solo la sussistenza della specie umana nel pianeta
(ecologismo light) ma quella del pianeta come tale (ecologismo deep). A poco a poco si sono dunque venute
a creare, nei confronti della presunta evidenza della natura, due posizioni diametralmente opposte: da una

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cogliere-il-reale-di-sorpresa
https://d10.doppiozero.com/gianfranco-marrone


parte la tradizionale convinzione al tempo stesso religiosa e razionalista (dalla Bibbia a Descartes, per
intenderci) che tende a separare l’uomo dalla natura, conferendo al primo un ruolo gerarchicamente superiore
rispetto alla seconda; dall’altra la più recente (ma con forti influenze da parte di certe religioni orientali) idea
di una fusione panica dell’uomo nella natura, senza alcuna gerarchia interna e nessun privilegio di principio.

 

Opera di Joseph Beuys.

Chi oggi, per esempio, difende i diritti degli animali o in generale delle specie viventi, considerandoli pari se
non superiori a quelli degli umani, fa parte di questa seconda categoria, tanto ragionevole in apparenza
quanto problematica nei fatti: vale più la dignità della vita di un punkabbestia o quella dei randagi malaticci
che trascina con sé mentre chiede l’elemosina? è più importante il mantenimento della specie del lupo
appenninico o quella delle galline che ci danno le uova? Dai grossi problemi filosofici si passa subito alla
piccole questioni dell’esistenza quotidiana, e viceversa. Le ragioni in gioco, da entrambi i lati, sono
molteplici, e le argomentazioni per sostenerle altrettanto numerose. Spesso inconciliabili.

Ora, se c’è un luogo, o per meglio dire un genere di discorso, in cui queste delicatissime questioni hanno
trovato una trattazione degna di nota non è, forse, tanto la filosofia, che spesso s’ingarbuglia in aporie
concettuali fini a se stesse; meno che mai la politica, dove gli opportunismi spesso prevalgono sul bene
comune; quanto piuttosto la letteratura, che da sempre ha posto la relazione fra l’uomo e il suo ambiente in
termini narrativi, e cioè al tempo stesso problematici e inventivi.



 

Ne è profondamente convinto Niccolò Scaffai, docente di letteratura comparata a Losanna, che da parecchio
tempo lavora in modo acuto e intelligente su tali argomenti, e che ha da poco pubblicato un eccellente
volume, Letteratura e ecologia. Forme e temi di una relazione narrativa (Carocci, pp. 270, € 26), in cui
sintetizza le sue ricerche in materia. In apparenza si tratta di un libro di critica letteraria di stampo tematico
come tanti ne esistono in circolazione (in quali termini la letteratura tratta il tema della natura?), ma a ben
vedere bisogna considerare quella congiunzione ‘e’ che sta nel titolo nel suo significato più profondo:
facendo ‘reagire’ (termine frequentissimo nel libro) il tema ambientale con le forme specifiche, gli
stratagemmi retorici e cognitivi, le strutture narrative proprie della letteratura, la questione dell’ecologia
viene illuminata in modo sorprendentemente nuovo, non soltanto schivando l’opposizione fra separatismo e
fusione panica, ma accendendo nuove prospettive di pensiero, di riflessione, di analisi, di lavoro ulteriore per
un futuro più civile e sensato. Analogamente, narrando della relazione difficile fra uomo e ambiente,
immergendosi nella tematica ecologica, la letteratura ritrova quella sua funzione sociale e ideologica,
cognitiva e fors’anche politica che sembrava avere perduto in nome di una pratica di fiction tanto euforica
quanto autoreferenziale. Letteratura e ecologia insomma si spalleggiano, guadagnandoci ognuno a suo modo.

 

Ecco dunque il senso di una nozione come quella di straniamento, praticata da romanzieri e poeti di tutti i
tempi, e perfettamente funzionale alla trattazione del tema ecologico in letteratura. Se da una parte, ricorda
Scaffai, circolano molti polpettoni cosiddetti ecothriller che riconducono la questione ecologica a una lotta
assai ingenua fra Bene e Male, e se, analogamente, parecchia critica letteraria soprattutto statunitense,
autobattezzatasi ecocriticism, assume posizioni eccessivamente radicali e ideologiche, ci sono invece molta
buona letteratura e molta buona critica letteraria che riescono a fuoriuscire da certi fanatismi fini a se stessi,
utilizzando il più delle volte, o mettendo in evidenza, lo stratagemma dello straniamento. Gli esempi citati da
Scaffai sono moltissimi, da Sebald a De Lillo, da McCarthy a Tournier, da Franzen a McEwan, per non
parlare degli italiani Calvino e Pasolini, Rigoni-Stern e Ortese, Volponi e Sarchi. Dopo aver discusso
attentamente le principali tematiche ecologiche (sottolineando l’importanza di Jakob von Uexkull e Philippe
Descola) e le prospettive originarie del nesso letterario uomo-natura (si pensi al celebre locus amoenus),
Scaffai si concentra su tre grossi argomenti: quello dell’apocalisse (De Martino, Carrère, Crichton, Atwood
etc.), quello dei rifiuti e delle deiezioni (Pennac, Sinclair, Cheever, Saviano etc.), quello del paesaggio
moderno italiano nel passaggio dall’agricoltura all’industria (Pasolini, Cavino etc.). Ce n’è di che per
imparare tantissimo, e per riflettere meglio.

 

E resta, fra l’altro, a Scaffai lo spazio per enucleare una sua precisa idea di letteratura, che, riprendendo il
grande Auerbach, sappia superare sia le narrazioni minimaliste della cosiddetta autofiction sia le trame a
effetto dei romanzoni di consumo. Scopo della letteratura, dice l’autore in chiusura al libro con una frase che
ci piace tanto riprendere, è piuttosto “cogliere il reale di sorpresa”. Senza eluderlo insomma, ma senza
diventarne schiavi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





