
 

Arjun Appadurai. Diritto all’immaginazione 
Daniela Panosetti
13 Gennaio 2018

Arjun Appadurai è esattamente come te lo immagini. Un elegante, affabile professore dall’eloquio calmo,
misurato e conciliante, nonostante il caos che gli si muove tutto intorno. Lo sguardo intento e assorto
sull’interlocutore che si fa d’un tratto brillante e acceso, aprendosi su un sorriso, quando finalmente inizia a
rispondere, sgranando uno per uno i numerosi spunti raccolti.

Così, nonostante gli argomenti affrontati, che spaziano tra paure, nazionalismi e disuguaglianze fin troppo
concrete, a margine della sua lectio magistralis tenuta a Milano per Meet The Media Guru, la conversazione
è lieve, limpida, persino piacevole. Ed è forse anche grazie a questa attitudine alla leggerezza che questo
celebre antropologo, nato in India e ormai da anni accolto negli Stati Uniti, riesce a parlare di concetti dal
sapore utopico come il “diritto alla speranza” o il “potere dell’immaginazione” senza cadere nella banalità o
nel puro velleitarismo, ma anzi rendendoli in qualche misura plausibili e possibili, se non addirittura
necessari.

 

È Appadurai che ha coniato vent’anni fa la celebre teoria sociologica dei flussi culturali globali: etnorama,
mediorama, ideorama, tecnorama, finanziorama diventarono presto le etichette perfette per indicare i flussi
sempre più ampi e imprevedibili di persone, simboli, idee, tecnologie, risorse economiche che si muovono
nel mondo moderno. Ed è sempre lui che oggi si spinge a parlare del futuro come “un fatto”, ancorché
culturale: qualcosa dunque che può essere non solo pensato, ma effettivamente progettato e costruito.

Come farlo, è tutto lì il problema. La risposta di Appadurai è semplice, ma non per questo ingenua: costruire
un ambiente in grado di accogliere e coltivare ogni possibile visione di futuro, garantendo a tutti un pieno
esercizio del proprio diritto all’immaginazione, e alla speranza. Due forze estremamente potenti, che
muovono i viaggi disperati dei migranti, ma anche la loro legittima aspirazione a cambiare, in meglio, la
propria vita, e insieme quella del mondo.

 

Vent’anni fa formulava la sua teoria dei flussi culturali globali, partendo da una premessa: la predominanza
o perlomeno una forte influenza della dimensione dell’immaginario nella definizione dei fatti sociali e
culturali. Oggi alcuni filosofi sostengono che stiamo sperimentando una sorta di “nuovo realismo”. Stiamo
tornando a una nuova modernità?

In realtà la mia idea è che non abbiamo mai davvero abbandonato la modernità. E l’idea del postmoderno
come una sorta di cesura, come una nuova era, non mi ha mai davvero convinto: l’ho sempre visto come una
sorta di “variazione” del moderno e continuo a pensarla così. E tuttavia, la questione di un “ritorno del
realismo” è importante. Grazie ai social media e ai dispositivi tecnologici, la nostra “capacità documentaria”
è cresciuta moltissimo. Non solo i media ufficiali, ma la gente normale è ormai capace di registrare e
raccontare la propria vita quotidiana, gli avvenimenti personali, le proprie idee e il proprio mondo: pensiamo
solo al citizen journalism e fenomeni simili.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/arjun-appadurai-diritto-allimmaginazione
https://d10.doppiozero.com/daniela-panosetti-0


Non credo tuttavia che questo porti necessariamente a un predominio del reale rispetto al gioco e
all’immaginazione. Credo invece che questo ritorno del reale nella vita quotidiana sia già in qualche modo
saturato dalla capacità di inquadrare, narrare, selezionare ed elaborare quello che vediamo e facciamo. Non
credo insomma sia un reale con la “r” minuscola, piuttosto con la "R" maiuscola, una specie di “reale
lacaniano”. Ma in ogni caso è un reale profondamente intriso della nostra capacità di mediation, che sta
cambiando insieme alle tecnologie.

 

Viviamo sempre più immersi in una cultura visiva. È stato calcolato che il numero di immagini che ci
circondano arriverà presto a toccare la soglia dei miliardi. Come interpretare e governare questo oceano di
visualità è una delle sfide più grandi del prossimo futuro e richiede, appunto, nuove modalità di
immaginazione. Pensiamo a un fenomeno recente come il gioco Pokemon Go: è il segno che le persone sono
ancora alla ricerca di una relazione giocosa con il loro ambiente. Ma nel farlo ridisegnano l’ambiente stesso
in modo attivo, come performers del quotidiano, inventando nuove forme di mediazione.

Più che un ritorno al reale, insomma, credo che stiamo assistendo all’emergere di una più complessa forma di
economia nella relazione tra finzionale e reale, in cui ciascuna dimensione influenza l’altra in modi spesso
non semplici da prevedere.

 

Parliamo di etnorami. Con la crescita dei nazionalismi siamo oggi in una situazione culturale e politica dove
il legame tra spazio e identità sembra rafforzarsi. Siamo di fronte a una rinascita del concetto di territorio?

Non c’è dubbio che stiamo sperimentando, sia in Europa che negli Stati Uniti, una svolta culturale generale
verso un pensiero nazionalista e xenofobico. E certamente il concetto di territorio è coinvolto in questo
processo. Di fronte al radicalizzarsi dei flussi non solo di migranti e rifugiati, ma soprattutto del terrorismo,
l’ansia sociale cresce e le persone tornano a cercare punti fermi in valori come il territorio, la famiglia, la
nazione. Non credo però che questo comporti un ritorno all’idea di territorio così come la si intendeva una
volta. Come ci hanno insegnato studiosi come Lévi-Strauss e Jakobson, nella realtà culturale, quando
qualcosa è nuovo, tutto è nuovo. Il mondo dei significati è un mondo di relazioni: nessun significato esiste da
solo e quando un elemento cambia, cambia tutto il resto.

Così anche per concetti come il territorio, il suolo o la nazione: quando il cambiamento avviene, è
irreversibile. Sono entità che possono essere riviste e rivitalizzate, ma mai ristabilite così com’erano, perché
nel frattempo il terreno si è letteralmente mosso sotto i nostri piedi. È come le temps perdu di Proust: il
tempo perduto è, appunto, perduto. Possiamo ricrearlo e raccontarne ancora la storia, ma la rivisitazione non
sarà mai la stessa. Ed è anche per questo che l’inquietudine culturale cresce, perché sappiamo che questi
sforzi non saranno mai completi, che non c’è modo di tornare indietro, di invertire la direzione.

 

Tra i sintomi di questa ansia nazionalista va annoverata certamente anche la Brexit. Qual è la sua visione
sull’Europa, oggi, in particolare rispetto alle politiche di coesione comunitaria? È ancora possibile pensare
a una identità transeuropea o paneuropea?

Non c’è dubbio che l’esperienza della Brexit, insieme alle ansie nazionalistiche causate dalle nuove ondate di
migranti, stiano facendo pressione sull’idea originaria di Europa così come fu formulata da Jean Monnet e gli
altri padri dell’unione, fino a renderla quasi irreale o illusoria. Credo però che gli Stati nazione europei non
abbiamo scelta: che si tratti dell’economia, del lavoro o della crisi dei migranti, ormai tutto è in circolazione
e nessuno può più occuparsene in modo autonomo.



Credo però che il problema principale non sia tanto una politica della sicurezza comune o una strategia
condivisa rispetto ai rifugiati, quanto piuttosto il futuro dell’euro e in generale dell’unione economica: chi la
controllerà sul lungo periodo, chi ne beneficerà e chi invece ne subirà le conseguenze, come già avvenuto alla
Grecia? I paesi più ricchi, come la Germania, insieme alla Banca Centrale Europea dovrebbero fare una seria
riflessione a riguardo. Ad esempio, sarebbe bene avere un fondo europeo per i rifugiati, a cui le nazioni
possano contribuire non solo tramite la tassazione, ma con investimenti diretti, e che venga impiegato dove
davvero ve ne è necessità. Ma è solo uno spunto di un’evoluzione più ampia che in qualche modo, almeno a
mio avviso, deve essere avviata e portata avanti.

 

Una delle sfide più grandi dell’Europa sarà la gestione dei forti flussi migratori dall’esterno. In che modo i
processi immaginativi influenzano questo fenomeno?

È evidente che l’immaginazione è una forza potentissima, per chi arriva come per chi accoglie. E bisogna
impegnarsi a trovare un modo per darle forma in modo costruttivo, affinché non si risolva, come già sta
avvenendo, in sentimenti di odio, paura e rigetto.

Ad esempio, non ha senso opporre in modo netto i migranti per ragioni economiche e i rifugiati per motivi
umanitari, perché è un falso contrasto. Tutti desiderano migliorare la propria vita. E migliorarla significa più
sicurezza, più garanzie, ma anche un futuro migliore, per sé e per i propri figli.

L’Europa è stata per secoli una terra di libere migrazioni, sia interne che esterne. Mi pare un po’ ipocrita, ora,
volere all’improvviso fermare la musica e mettere tutti a sedere, sperando che chi non ha una sedia
semplicemente scompaia. Perché questo non accadrà. È ora di riconoscere che immaginazione e diritti sono
di tutti, non solo di pochi, e che occorre mettere in atto una sorta di “politica della generosità”.



Qualunque cosa si dica dell’economia europea e delle sue contraddizioni, l’Europa è un luogo ricco e
privilegiato, non certo l’ultimo gradino della scala economica mondiale. I mezzi ci sono e aiutarsi a vicenda è
possibile, senza che questo porti necessariamente a una riduzione del benessere dei singoli paesi.

 

Nel suo ultimo libro si parla di futuro. Alcune nazioni, come la Svezia, stanno attivando ministeri e
programmi per governare il cambiamento “dall’alto”, con mezzi istituzionali. Nel libro si suggerisce invece
che il vero cambiamento viene dal basso, dalle persone. In che modo questi due modi di “progettare il
futuro” possono incontrarsi?

Credo che questa rappresenti davvero una questione di vitale importanza per il futuro della democrazia. Se
infatti i processi di cambiamento sono completamente spontanei e dal basso, mancheranno di alcune capacità:
pensare il contrario è utopistico, porta a problemi troppo grandi. D’altro canto, un controllo istituzionale
eccessivo rischia di bloccare sul nascere “idee di futuro” che potrebbero rivelarsi fruttuose, se non
rivoluzionarie. Bisogna allora che progettare il futuro sia un esercizio congiunto, dove chi ha ricchezza,
mezzi ed educazione deve assumersi la responsabilità affinché le idee nate dal basso trovino un ambiente
adatto per potersi sviluppare. Ma per farlo bisogna superare una serie di ostacoli. In primo luogo,
bisognerebbe riconoscere che le persone hanno aspirazioni complesse, tutte legittime. Che cioè la gente
comune non vuole solo cose semplici – sicurezza, ricchezza – ma ha aspettative complesse su come sarà il
proprio futuro, cosa desiderano per i propri figli, dove vorrebbero vivere. 

In secondo luogo, bisogna riconoscere che le “visioni di futuro” delle persone sono diverse. Pensare che
debbano essere le stesse per tutti – l’idea del “sogno americano” o del “sogno europeo”, comunque sempre il
sogno di qualcun altro a cui, al massimo, si è invitati ad aderire – sarebbe un incubo.

Al contrario, la diversità culturale dovrebbe essere riconosciuta come un vero asset. Abbiamo bisogno di idee
diverse, così come abbiamo bisogno di linguaggi diversi. È come la biodiversità: non conviene ridurla.
Perché nessuno può sapere di cosa avremo bisogno in futuro: se lo elimini oggi, domani non sarà più
disponibile. Le immagini del futuro vanno coltivate il più possibile, perché non possiamo mai sapere da dove
nascerà una grande idea.

 

Dobbiamo allora creare un ambiente in cui chiunque abbia capacità di sperare e sognare o immaginare un
futuro ha diritto di accesso. E poi, certo, devono anche esserci dei forum in cui negoziare le diverse idee di
futuro, in modo pacifico, perché per essere effettive hanno bisogno di essere configurate e non possono certo
farlo da sole. È questo che dovrebbero fare le istituzioni: facilitare i processi e i dibattiti, senza per questo
determinarli a priori. 

 

Nel suo libro si parla anche della necessità di un’etica della possibilità opposta a un’etica della probabilità:
qual è la differenza e qual è il ruolo della speranza in questa nuova etica?

La speranza è esattamente l’essenza dell’etica della possibilità. L’etica della probabilità è un’etica numerica:
ha natura statistica ed è legata a stretto filo con la conoscenza specialistica, con le proiezioni e le previsioni
degli esperti, destinate a essere tradotte in realtà dall’azione politica.

La possibilità, invece, è un concetto più qualitativo, più elusivo. Più narrativo. Non si tratta di stabilire ciò
che potrebbe accadere e con quale probabilità, ma di aprire la strada a quello che potrebbe essere. La
speranza, quindi, per me non è solo un’emozione o un sentimento: è una capacità, come il desiderio. È
qualcosa che si impara a esercitare quando si è incoraggiati a farlo. Non nasce da sola. E in quanto capacità,
può anche esaurirsi, se non viene usata.



Serve allora un ambiente politico, sociale e culturale dove le persone sono abituate a sperare. Perché è dalla
speranza che discendono poi le diverse immagini di futuro, così come la spinta e la possibilità di negoziarle.
Ma tutto questo non ha a che fare con il mondo dei numeri e delle probabilità, bensì con la vita, le relazioni,
le aspirazioni: in una vent’anni parola, il diritto all’immaginazione.

 

Intervista tratta dal numero #1/2017 di ICS magzine, edito da Pomilio Blumm.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.internationalcommunicationsummit.com/it/ics-magzine
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

