
 

Il divismo: mettersi in mostra 
Francesco Mangiapane
28 Dicembre 2017

Lo scorso 5 Ottobre, il New York Times ha messo nero su bianco quello che tutti sapevano, dando la stura a
uno scandalo di dimensioni globali, destinato – speriamo – a non esaurirsi troppo presto: Harvey Weinstein,
famoso produttore e degno rappresentante nell'empireo hollywoodiano di tanti potenti in giro per il mondo,
ha per anni abusato del suo ruolo per molestare sessualmente attrici e collaboratrici.

C'è, in un'altra galassia, Favij. Il suo canale Youtube conta più di quattro milioni di follower e si offre come
orizzonte ambito da ogni ragazzino. All'apertura delle scuole, non sono stati pochi gli studenti che hanno
preferito lo zainetto personalizzato con il suo nome a quello dei soliti cartoni animati giapponesi. Quest'anno,
così è andata: meno tartarughe ninja e più Youtubers. 

 

È l'incrociarsi casuale di queste due evenienze nella mia agenda di ordinario lettore dei fatti di cronaca e di
papà interessato a risparmiare il più possibile sul costoso apparato di ammennicoli a corredo della
frequentazione scolastica dei propri piccoli, a mettermi voglia di prendere in mano il nuovo lavoro di Vanni
Codeluppi dedicato al divismo (Il divismo, Carocci, 2017), alla ricerca del fil rouge che li tiene insieme. Si
capisce, infatti, che, lungi dall'essere archiviabile come oziosa attività per nostalgici dei vecchi merletti,
andare a fondo del problema del divismo rappresenti, oggi più che mai, un modo per tagliare trasversalmente
alcune dirompenti questioni della nostra socialità. Interessante è, a questo proposito, il percorso attraverso cui
Codeluppi arriva a una tale consapevolezza. Sociologo dei consumi fra i più apprezzati in Italia, egli fa
dell'interesse verso "lo spettacolo della merce" (2000), la chiave di volta della propria ricerca. Dalla
pubblicità (1997) al brand (2001), dalle vetrine dei punti vendita a quelle dei social network (2007, 2010), i
suoi lavori mostrano come sia proprio la dimensione del mettersi in mostra a costituire un'inesorabile linea di
fuga fra passato e presente, in grado di comprendere in un'unica traiettoria le grandi trasformazioni
dell'universo dei consumi, dal punto vendita fino alle ultime tendenze della rete. Che lo si chiami
"vetrinizzazione sociale" (2007) o "era dello schermo" (2013), si tratta del medesimo assunto ovvero la
progressiva (e forse, messa così, anche un po' distopica) resa dell'umanità al potere dei media, di cui il
divismo rappresenta la teoria, l'impalcatura di base. 

 

Il libro di Codeluppi, da questo punto di vista, è doppiamente utile, intanto perché, intelligentemente, segnala
la connessione fra ambiti di indagine in genere separati (chi direbbe che studiare il mito di Marylin Monroe
possa essere utile per capire le nuove forme di comunicazione online di influencer e sedicenti tali?) oltre che
di dominio di "specialisti" dal pedigree differente (storici del cinema, sociologi, economisti, semiologi).
D'altro canto, perché, come di consueto, Codeluppi ci risparmia la fatica di documentare l'evoluzione del
fenomeno, offrendo una panoramica ampia, a volo d'uccello, sui principali autori che, dalle origini fino ai
giorni nostri, si sono confrontati con il divismo, con il risultato di orientare i lettori in un ambito di studi
ampio e complesso, in poche pagine (un centinaio). Ci sarà sempre tempo per approfondire, magari
soffermandosi su uno dei tanti suggerimenti che il libro dissemina lungo il suo svolgimento.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-divismo-mettersi-in-mostra
https://d10.doppiozero.com/francesco-mangiapane


Andando nel merito dell'interpretazione proposta, il libro individua tre momenti fondamentali di articolazione
del divismo, mettendoli, mcluhaniamente, in relazione con i mezzi di comunicazione che di volta in volta si
sono succeduti a interpretarne le sorti. Si riconoscono, così, una fase di fondazione, parallela alla nascita della
settima arte, una intermedia, legata alla progressiva egemonia della televisione e un ulteriore sviluppo
associato alle tecnologie digitali e al web sociale.

 

Il divismo – è cosa nota – fa tutt'uno con Hollywood. Funzionale all'alone di sacralità che ognuno di noi
sarebbe naturalmente tentato di riconoscere al divo di turno (parola che non a caso deriva dal latino divus,
divinità) è la separazione dal mondo. Hollywood rappresenta a tutti gli effetti un doppio del mondo, una
gabbia dorata, dotata di regole proprie, che vive come rappresentazione e sublimazione dei desideri
dell'uomo qualunque, a patto di esserne fisicamente separata. Questo ruolo lo svolge fin dagli inizi: già negli
anni 10 del novecento, viene regolarmente battuta da orde di turisti in cerca di un qualche contatto con il suo
mondo luccicante, dominato dal lusso e dalla pacchianeria. Ma è negli anni 30 e 40 che si consolida il
"sistema", con il sopravvento degli studios sugli attori. Essi diventano proprietà delle loro produzioni, che
sono pronte a infarcirli di denaro, pur di poterne controllare ogni ambito della vita pubblica. È questo il
momento in cui si creano delle identità feticcio costituite da un calcolato incrocio fra elementi biografici
dell'artista, stereotipi di genere e personaggi interpretati: d'ora in poi, ogni uscita pubblica dell'attore e, più in
generale, della macchina produttiva che gira intorno a lui, non potrà che concentrarsi a rafforzare questa
sovrapposizione.

 

È così che Humprey Bogart finisce per essere l'Humprey che tutti conosciamo, ovvero a partire dalla
coincidenza della sua biografia da ribelle (espulso dall'università per indisciplina), dello stereotipo del
maschio burbero ma in fondo buono, dei suoi ruoli sul grande schermo che andranno a confermare una tale
identità. Ai produttori hollywoodiani è, così, subito chiaro che il loro empireo deve proporsi come spazio
morale, rivolto alla veicolazione di significati ideologici legati ora alla perpetuazione del sistema capitalistico
(individualismo piccolo borghese) ora ai precetti morali dominanti. Fanno sorridere le "clausole di moralità"
che avrebbero comportato la risoluzione dei contratti nel caso in cui gli attori fossero stati accusati di
adulterio, salvo osservare che lo spazio sovraesposto del piccolo mondo dello star system non può che
costituirsi come quadro simbolico per milioni di persone. In questo senso, a Hollywood, il privato è
necessariamente politico, ieri come oggi. 

 

Fra gli anni 40 e gli anni 50 avviene un indebolimento di questa attitudine "totalitaria" con la famosa rottura
del monopolio verticale delle major ad opera della corte suprema e il progressivo diffondersi della tv.
Codeluppi attribuisce l'emergere di figure di antidivo come quella di James Dean al mutato assetto aziendale
delle più importanti compagnie di produzione (che, dopo l'intervento della corte suprema, non sono più in
grado di ingaggiare per lunghi periodi i loro attori) e, d'altra parte, alla concorrenza delle tv che riduce
drasticamente il numero di spettori nelle sale, sposando un determinismo economico e tecnologico che,
alcune volte, finisce per sembrare eccessivo: ogni scelta di carattere simbolico appare determinata da
questioni di tipo economico e organizzativo, vera impalcatura sociale che usa il sistema mediatico e le sue
rappresentazioni come sovrastruttura per sottomettere gli spettatori-cittadini alle sue necessità. In una visione
di questo genere, non sembra esserci spazio per la contingenza (Rorty). 

È proprio a partire dalle preferenze mediatiche (i più anziani stanno a casa a vedere la tv mentre i giovani
continueranno a frequentare le sale cinematografiche) che il cinema, negli anni 60-70 cambia pelle, dando
spazio a nuove icone come Robert De Niro, Dustin Hoffman o John Travolta, ai nuovi auteur provenienti
dall'Europa (Godard, Truffaut, Rohmer etc) o ancora ai nuovi registi della Nuova Hollywood (Scorsese,
Coppola, Spielberg...). Sebbene, questi ultimi si rivelino conservatori nel loro modo di fare cinema,



riproponendo formule stilistiche fortemente influenzate dal cinema classico, il loro lavoro contribuisce a
segnare un ulteriore passo avanti verso la brandizzazione del cinema. Titoli come Il padrino (1972), Guerre
Stellari (1977) o Lo Squalo (1975) sbancano sicuramente al botteghino ma propongono una nuova forma-
brand del film dall'altissimo potenziale commerciale: basti pensare al successo del merchandising derivato da
alcuni di essi che arriva – altra linea di fuga verso l'attualità – fino ai giorni nostri. Se è vero che negli anni 70
il divismo perde centralità, sostituito dalla retorica del "talento dell'attore", si può segnalare, dagli anni 80 in
poi, un riscatto dei divi propriamente detti che si propongono sempre più spesso come personaggi a tutto
tondo e non di rado mostrano di sposare cause politiche e umanitarie, rendendosi autonomi dalle majors. 

 

 

Lo scenario contemporaneo, infine, sembra caratterizzato da un approccio più complesso, post-moderno, che
prova a raccogliere la sfida intermediale, puntando sul montaggio e sul ritmo a discapito della compattezza
narrativa. Quelli che stiamo vivendo, secondo Codeluppi, sono anni di indebolimento della "fabbrica" dei
sogni, in cui il cinema perde centralità e la produzione di miti risulta sempre più difficile. 

Terminata la riflessione sul divismo cinematografico, si passa alla seconda parte del libro dedicata alla
televisione. I divi, le cui sorti siano riconducibili a tale medium, si caratterizzano per il fatto di rompere
l'isolamento sacrale in cui quelli cinematografici erano stati confinati da Hollywood. Il mezzo televisivo si
inserisce nel tempo della vita quotidiana, scandendo il ritmo della giornata dei suoi spettatori, con il risultato



di mettere in crisi proprio il regime di separazione che divideva l'olimpo divistico dalla trivialità della vita
quotidiana. La televisione, come suoi eroi, propone figure di mediatori, personaggi senza un talento preciso
che mostrano di saper rappresentare l'uomo medio, dismettendo progressivamente le formalità di rito. È il
caso dei conduttori storici, come Mike Bongiorno, la cui "fenomenologia" di middle-class hero viene
tracciata da Umberto Eco, o Pippo Baudo che, secondo Omar Calabrese, si propone come soggetto in grado
di agire concretamente (chiama la telecamera!) per rappresentare i gusti del pubblico. L'avvento della
neotelevisione sposta il potere sui telespettatori (il telecomando!), smorzando la centralità del presentatore,
che più spesso, più che come figura paternalistica, tende a mostrarsi come consigliere. La posizione defilata
di Maria De Filippi, nei suoi show, potrebbe essere un buon esempio di questo ridimensionamento.

 

A completare questo movimento, il reality show che punta tutto sulla centralità del telespettatore e dei suoi
emuli portati di fronte alla telecamera. È a questo punto che il cerchio si chiude. Il telespettatore è, in questo
caso, sia soggetto guardante che visto. Sarà lui a decidere le sorti dei concorrenti, eliminandoli con il televoto
o, al contrario, conducendoli, passo dopo passo (ed eliminazione dopo eliminazione) alla vittoria. Perché
questa immedesimazione funzioni, però, bisogna che scatti il riconoscimento di fondo fra spettatori in scena e
spettatori a casa. È attraverso questa ennesima ricerca di corrispondenza che la televisione finisce per
inseguire un'estetica del brutto, al ribasso, popolata da concorrenti senza competenze. Per vincere, in questo
tipo di trasmissioni (talent-show compresi), il vero talento che i concorrenti devono mostrare è, infatti, quello
di saper trasformare in spettacolo la loro vita quotidiana. 

Ma la televisione è stata storicamente in grado di promuovere l'accesso di grandi masse a contenuti
provenienti da altri ambiti mediali. Basti pensare al ruolo che essa ha avuto nel rimodellare il senso della
musica pop, dello sport e della moda.

 

Nel settore della musica, divi come Elvis Presley o i Beatles rappresentano l'archetipo del rapporto adorante
che spesso i giovani assumono nei confronti dei loro beniamini. Man mano che la televisione si attrezza per
accompagnare visivamente la musica che propone, ne trasforma le sorti, promuovendo un modello
pubblicitario che punta tutto sull'immagine e mette in secondo piano la qualità della musica stessa. Sono gli
anni di MTV e dei videoclip che favoriscono l'exploit commerciale di divi musicali, istrionici alfieri di una
visione consumista in cui "l'immagine esteriore riveste un ruolo più importante del contenuto". Il medesimo
movimento verso la mediatizzazione si può di riconoscere nel mondo dello sport. Il momento della
performance sportiva viene completamente assorbito dall'orizzonte del piccolo schermo e ciò incide sulla sua
stessa struttura (il tie-break, nel basket, è figlio della televisione!), sui luoghi della sua celebrazione (gli stadi
si sono trasformati in grandi centri commerciali), sulla fruizione dello spettacolo da parte degli spettatori che,
grazie alle mille telecamere presenti, possono accedere a informazioni ulteriori rispetto a quelle accessibili a
partire dalla presenza fisica sugli spalti: lo sguardo arrabbiato di un giocatore a margine di un gol mancato, i
suggerimenti dell'allenatore alla squadra, sono tutti momenti dello "spettacolo" sportivo a cui siamo abituati
ma che non sarebbero stati nemmeno immaginabili prima dell'"era dello schermo". Ancora si approfondisce
il divismo nel mondo della moda. Se il punto di massima realizzazione delle top-model, vere dive di questo
ambito, corrisponde agli anni 90, l'esplosione intermediale e la globalizzazione trasformano le modelle in
caratteri a disposizione del brand di turno per impersonare il cangiante e instabile universo emozionale dei
brand che rappresentano. 

 

Ma è Internet – e siamo alla terza parte del volume – a cambiare le carte in tavola. Con il web 2.0 gli ultimi
residui della parete della specialità che separava il pubblico ordinario dai divi crolla completamente. Il
divismo diventa partecipativo. Grazie a social network come Facebook o Twitter, i divi intrattengono un
rapporto quotidiano con i loro fan ma, in fin dei conti, si tratta soltanto di un "effetto conversazione". Un divo



è un divo (poco importa se della porta accanto come Favij con cui abbiamo aperto o, invece, già noto come
Vasco Rossi) nella misura in cui riesce a creare intorno a sé una comunità di utenti asimmetrica in cui egli si
rivela destinatario dell'attenzione di un numero di persone quanto più ampio possibile, attenzione che, anche
volendo, non potrebbe mai essere ricambiata. Succede così che il vero divo dell'era 2.0 ha molti follower ma
non segue nessuno e non partecipa alle discussioni online: non ne avrebbe il tempo. Si limita piuttosto a
rilanciare alcuni frammenti della sua identità, con l'obiettivo di capitalizzare su di essi in termini di visibilità
ulteriore. 

 

Il "cazzeggio" è lo strumento di costruzione delle leadership internettiane. Youtubers con milioni di follower
come PewDiePie, proprio come i loro colleghi cinematografici e ancor di più quelli televisivi, si rivelano
bravi a costruire la propria vita come spettacolo, agendo in uno scenario fortemente individualistico dominato
dalla competizione sui numeri e sul potere di influenza. 

 

Sorvolando sull'intermezzo di approfondimento dedicato ad alcune figure emblematiche di star in grado di
rappresentare il senso del divismo (si va da Rodolfo Valentino a David Bowie passando per personaggi
eterodossi come Kate Moss e Maurizio Cattelan o ancora Carlo Cracco) si giunge all'ultimo capitolo che
offre ai lettori una summa delle interpretazioni filosofiche e sociologiche del fenomeno. Già Max Weber si
era occupato della questione, provando a circoscrivere le caratteristiche del carisma e le sue ricadute sociali,
in specie quando esso divenga strumento di costruzione della leadership. C'è poi la scuola di Francoforte che
sottolinea il ruolo di ingranaggi del sistema dei divi: essi, nell'interpretazione di questi studiosi, non sono
altro che uno strumento di potere del capitalismo. Promuovendo valori come l'individualismo eroico o il
miglioramento progressivo della propria condizione di vita, non fanno altro che contribuire all'omologazione
sociale. Baudrillard si sofferma, invece, sul modello seduttivo del divismo. La seduzione della fiction,
secondo lo studioso, distrarrebbe le persone dal soffermarsi sulla propria realizzazione sentimentale,
raffreddando il rapporto fra i sessi e indirizzandolo verso la finzione della rappresentazione. Ancora Gabler
sostiene che i divi, con le loro storie, rappresentino un surrogato di quelle che Lyotard avrebbe chiamato
"grandi narrazioni", costituendo un'alternativa alle religioni e al pensiero magico, utili, levistraussianamente,
a conciliare le contraddizioni della vita quotidiana. 

Fondamentale mi pare, fra quelle proposte, la riflessione di Alberoni citata qualche pagina più avanti a
proposito del divismo come "élite senza potere".

 

Secondo Alberoni, che segue Wright Mills, i divi dello spettacolo sarebbero caratterizzati da un'alta visibilità
a cui corrisponde, di regola, una scarsa capacità di incidere sulle dinamiche di potere. Essi, da questo punto di
vista, si configurerebbero come meri esecutori di strategie la cui responsabilità ricade su altri, con
scarsissimo margine di manovra. Ciò, in parte, potrebbe aiutare a capire gli abusi compiuti sulla pelle di
molti attori, costretti per anni a subire i danni di comportamenti poco dignitosi dai "veri potenti" del sistema.
D'altra parte però, nota Codeluppi, sempre più spesso, al giorno d'oggi, le figure politiche emergenti tendano
a costruirsi convogliando su di sé il linguaggio del divismo. Figure come quella di Silvio Berlusconi, Barack
Obama o Matteo Renzi costituiscono un nuovo orizzonte politico, costituito da una forte carica carismatica
(spesso frutto di raffinate strategie di comunicazione) unito a un effettivo potere di incidere sulla società.
Questi "divi forti", artefici del loro destino comunicativo, sono una novità nello scenario politico: predatori,
piuttosto che prede, hanno cambiato, ancora non si capisce chiaramente in che termini, la forma stessa la
forma delle nostre democrazie. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





