
 

La sapienza del cuore 
Michela Dall'Aglio
11 Dicembre 2017

"Insegnaci a contare i nostri giorni/e giungeremo alla sapienza del cuore" (Sal 90). Per il salmista la
consapevolezza della mortalità e, quindi, della preziosità di ogni giorno vissuto, è la via maestra che porta
alla sapienza del cuore, cioè a quella forma di sapere che è saggezza, perché è conoscenza dell'intima natura
dell'uomo e del rapporto vitale in cui sta con gli altri e il mondo. Sapienza del cuore vuol dire comprendere
che siamo fatti di relazioni alle quali, per il bene di tutti, dobbiamo dedicare attenzioni e cure. Su questo tema
negli ultimi tempi sono usciti i tre libri di cui vorrei parlare. Del primo intitolato, appunto, La sapienza del
cuore (Raffaello Cortina Editore) è autrice Luigina Mortari, pedagogista impegnata da molti anni in
un'importante e innovativa riflessione sul tema della cura. 

 

Si può "vivere per inerzia", afferma all'inizio del libro citando Seneca, ma questo non sarebbe niente più che
un conservarsi nel tempo. Vivere significa molto di più: vuol dire realizzare le proprie potenzialità, diventare
ciò che possiamo essere o, meglio, ciò che siamo in potenza. Per questo abbiamo bisogno di inserire la nostra
vita in un'architettura di senso o, come pensava Viktor Frankl, psicologo e psicanalista che ha elaborato una
psicoterapia incentrata appunto sulla ricerca del senso, scoprire il senso, per lui già dato, della nostra vita. In
ogni modo, è indispensabile imparare a vivere non a caso, ma consapevoli di ciò che stiamo vivendo, dei
sentimenti che ci animano, delle emozioni che proviamo più ancora che delle cose che ci capitano. Essere
presenti a se stessi in ogni momento, consci dei pensieri che occupano la mente e dei sentimenti che
pervadono il cuore, significa essere padroni di se stessi, fare e dire ciò che veramente si vuole anziché parlare
o agire sconsideratamente.

 

Questo rende contenti di sé; lo insegnavano già i filosofi ellenistici e lo ha tradotto in pratica Ignazio di
Loyola attraverso gli esercizi con i quali i Gesuiti raggiungono la conoscenza di sé e imparano
l'autodisciplina. Forse è per questo che tra loro si trovano personalità forti e miti, mai aggressive, ma
determinate e accoglienti come era il cardinale Carlo Martini ed è Papa Jorge Bergoglio. Ma prendersi cura
degli affetti – una parola bella e un po' desueta con cui la studiosa indica l'insieme di sentimenti ed emozioni
– è una pratica necessaria non soltanto al benessere psicologico e spirituale dell'individuo, ma anche al bene
pubblico. Essi, infatti, si traducono sempre in gesti e azioni: i sentimenti positivi in atti buoni, quelli negativi
in atti cattivi e dannosi; e citando Martha Nussbaum, ci ricorda che per dare forma a una società buona,
bisogna "costruire buoni pensieri" che "sapranno alimentare buone passioni". Il suo discorso ha dunque anche
il tono di un appello politico, alla politica intesa come arte della convivenza civile, educazione dei cittadini. 

 

Indagare la vita affettiva risponde alla vocazione originaria della filosofia e si traduce in una vera e propria
filosofia dell'esistenza oggi più che mai necessaria. Per quanto, infatti, la cultura odierna tenga in poco conto
i sentimenti (al di fuori dei talk show televisivi che se ne nutrono come avvoltoi) essi sono, e sempre saranno,
il centro della vita degli individui. Avere cura di sé avendo a cuore anche i propri affetti e non soltanto il
benessere fisico, significa quindi "curare l'esistenza", dare significato e sapore alla vita. Citando diversi

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-sapienza-del-cuore
https://d10.doppiozero.com/michela-dallaglio


pensatori tra i quali Simon Weil, Edith Stein e Maria Zambrano, Luigina Mortari conclude soffermandosi
sulla sofferenza e sulla difficoltà della mente di elaborare e lasciare andare i vissuti negativi. La sofferenza,
afferma, non ha ragione: esiste e basta. Ella non pensa, come insegnavano gli stoici, che si possa evitare il
dolore sfuggendo ai desideri e alle passioni, ma che si debba trovare la giusta misura nel sentire per
affrontare l'esperienza inevitabile del dolore. Bisogna imparare a stare nella sofferenza, senza cercare vie di
fuga e senza chiedere sconti alla vita, perché soltanto il "patire accettato" permette alle esperienze di dolore e
di perdita di non trasformarsi in malattia. 

 

 

Mentre Luigina Mortari costruisce una cornice filosofica alla dinamica degli affetti, Isabella Guanzini,
filosofa e teologa, si sofferma in particolare su uno di essi, la Tenerezza, che dà titolo al suo ultimo saggio
(Ponte alle Grazie). Il mondo occidentale, osserva l'autrice, non ha mai posto tra i suoi valori fondativi la
tenerezza; al contrario, si è costruito sugli ideali opposti di virilità, durezza, imperturbabilità, a cui si sono
aggiunti i miti odierni di efficienza, decisionalità, velocità. Però, questa "rimozione sistematica della
tenerezza reciproca dalla grammatica della vita… crea una insensibilità devastante per la qualità della
convivenza…", soprattutto quando, come oggigiorno, manca la forza temperante della spiritualità e di
un'etica dell'attenzione per l'altro radicata religiosamente. In tale contesto, proprio la tenerezza potrebbe
diventare il motore di una rivoluzione gentile e salvifica.

 

Questo sentimento intenso e ancestrale che "ha preceduto la nascita e resisterà anche alla morte" è
considerato una debolezza, una forma di fragilità dell'anima inutile e dannosa al bene pubblico, perché, si
dice, impedirebbe di vedere con chiarezza politica cosa è giusto fare per il bene per tutti. Ad esempio, un
piccolo profugo ci muove a tenerezza, di solito, per cui ci è difficile rispedirlo indietro, perché il sentimento
ottunde la ragione. Ma ne siamo sicuri? Non potrebbe invece essere che proprio guardare le cose con occhi
diversi da quelli della sola efficienza, economicità, razionalità sia una via di salvezza per la nostra società
sempre più atomistica, spaventata, aggressiva e infelice? Papa Bergoglio, sottolinea Isabella Guanzini, ha



sdoganato la tenerezza riportandola là dove doveva essere da sempre: al centro del pensiero cristiano, perché
la buona notizia annunciata nel Vangelo è proprio la tenerezza di Dio per ogni essere umano (e non solo). Per
contrastare i mali di oggi, ha detto Bergoglio, bisogna immaginare nuove forme e prassi di convivenza ed
esperienza fondate su una "tenerezza combattiva e su una nuova poetica delle relazioni", rinunciando a un
"cristianesimo monocorde" e alla sua "rigidità autodifensiva" (E.G). Il Dio di cui parla il Vangelo è libero,
tenero, senza paura e a lui sarebbe giusto ispirarsi. 

 

Per Isabella Guanzini la metafora perfetta della vita odierna è la città, in cui tutto scorre veloce e
improvvisato allo stesso tempo. Ogni abitante della città, specialmente delle più grandi, è colpito ogni
momento da innumerevoli stimoli e informazioni, deve affrontare situazioni ed esperienze che lo mettono in
uno stato di euforia e di spavento insieme. A tutto questo reagisce con una sorta di riserbo, con una chiusura e
un distacco auto-imposto che lo trasformano, come dice l'autrice, in un homme blasé, una persona che non si
scuote davanti a nulla, un uomo di mondo che in realtà si nasconde dal mondo dietro a un mezzo sorriso. E si
allontana in fretta. D'altra parte, come passare indenni davanti a un povero diavolo che chiede l'elemosina, a
un'immagine di guerra, alla notizia di una violenza, o anche a un bel paio di scarpe in vetrina e una donna
procace in reggiseno e mutandine che ammicca da un cartellone pubblicitario? Come assorbire, conciliare in
se stessi tante emozioni così diverse in una stessa mente che nel frattempo segue anche i propri pensieri, e in
un cuore che sta vivendo sue personali situazioni emotive? Tutto è troppo, perciò paralizza, avverte
Guanzini. 

 

In queste condizioni, viviamo immersi in una sorta di "malinconia generale, come fosse una radiazione
cosmica di fondo", fatta di "depressione ed euforia", una stanchezza infinita che diventa una mancanza di
speranza. Un ottundimento inquieto e ipercinetico è la sindrome tipica del nostro tempo efficiente, che scorre,
o meglio corre, all'insegna della produttività e della prestazione. Ogni elemento d'orientamento è offuscato, le
certezze metafisiche, gli ideali politici e anche le grandi narrazioni simboliche sono tramontati. Orientarsi è
sempre più difficile, specialmente per i giovani che sembrano "sbagliati energeticamente: o troppo scatenati,
o troppo spenti". Il solo rimedio, la sola cura possibile del male oscuro che in misura diversa si insinua nel
cuore e nello spirito di tutti, sta nel rallentare per potere di nuovo prestare attenzione, nell'imparare a pensare
in ogni circostanza, soprattutto nelle più ordinarie. La consapevolezza costante di quello che il mondo suscita
in noi, è fondamentale per discernere ciò che è buono e trattenerlo, lasciando invece scivolare via le emozioni
cattive, che ci fanno male e ci spingono a fare male agli altri. Solo questa è la strada, ben nota a chiunque
mastichi un poco di psicologia, verso il bene, la pace interiore e l'armonia tra le persone, come già insegnava
più di duemila anni fa Buddha Siddharta ai suoi discepoli.

 

Affine alla tenerezza è la dolcezza, che ad essa predispone perché può nascere soltanto in un animo dolce.
Per Beatrice Balsamo, psicanalista di formazione filosofica che le ha dedicato il suo ultimo saggio, Elogio
della dolcezza (Edizioni Mimesis), la dolcezza è una delle disposizioni dell'animo migliori e più utili alla
società, soprattutto alla nostra che tutte e tre le autrici di cui stiamo parlando ritengono caratterizzata da
precarietà, incertezza, confusione e semplificazione. Ma purtroppo è anche tra quelle più trascurate e rare.
Della dolcezza, di cui vuole analizzare "le radici umane", Beatrice Balsamo coglie soprattutto il carattere di
forza "amalgamante, stemperante, di bene-volenza" che ne è l'essenza e il pregio più grande. Proprio nella
dolcezza trova un freno quell'eccesso di stimoli di cui scrive Isabella Guanzini, giacché per sua natura essa
esige la giusta misura, altrimenti se è un sapore disgusta, se è un atteggiamento diventa stucchevole. 

 



Evidente e immediato, prosegue la Balsamo, è il legame tra la dolcezza e la madre, che dolcemente rassicura
il figlio ma nello stesso tempo gli insegna, negando e regolando le sue pretese, a contenere le pulsioni e i
desideri eccessivi senza sentirsi frustrato. In tal modo il bambino impara la propria dipendenza dalle cure
altrui e la giusta misura di sé rispetto al mondo in cui è entrato; esperimenta la debolezza di chi è bisognoso,
ma nello stesso tempo si forma in lui la fiducia nella benevolenza degli altri. Chi si sente amato e al sicuro,
diventa più forte, perché la dolcezza "sa sostenere e reggere" consentendo "l'affidarsi… la gratitudine, la
tenuta del legame". E dolci non sono soltanto i cibi, ma anche le parole e gli atteggiamenti, così la dolcezza
deve essere intesa come "uno stile, un'estetica dell'esistere", una forza che contrasta la disgregazione dei
legami sociali, che addirittura li ripara e li ricrea. E siccome stimola la compassione, la dolcezza, sostiene, è
un ingrediente fondamentale della giustizia e anche per questo le va riconosciuto un valore politico. 

 

Da punti di vista e in modi diversi, Luigina Mortari, Isabella Guanzini e Beatrice Balsamo portano avanti uno
stesso discorso e i loro contributi si rafforzano e si completano a vicenda. In definitiva il loro è un appello
forte, convincente e molto ben argomentato a prendere coscienza dell'importanza dei sentimenti, delle
emozioni, degli atteggiamenti nel determinare la qualità della convivenza civile, e ad operare con
convinzione e responsabilità affinché si rimettano al centro delle relazioni sociali quei modi e quelle
disposizioni dell'animo che, come pensavano gli antichi, non solo rendono migliore la vita personale, ma
sono anche vere e proprie qualità pubbliche fondamentali per la costruzione di una società civile e giusta. E
chi si sentirebbe di negare che oggi ci sia l'urgente bisogno di una rivoluzione della gentilezza?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





