DOPPIOZERO

| a sapienza del cuore

Michela Dall'Aglio
11 Dicembre 2017

"Insegnaci a contare i nostri giorni/e giungeremo alla sapienza del cuore” (Sal 90). Per il saimistala
consapevolezza della mortalita e, quindi, della preziosita di ogni giorno vissuto, € la via maestra che porta
allasapienza del cuore, cioé aquellaformadi sapere che € saggezza, perché e conoscenza dell'intima natura
dell'uomo e del rapporto vitale in cui stacon gli atri eil mondo. Sapienza del cuore vuol dire comprendere
che siamo fatti di relazioni alle quali, per il bene di tutti, dobbiamo dedicare attenzioni e cure. Su questo tema
negli ultimi tempi sono usciti i tre libri di cui vorrel parlare. Del primo intitolato, appunto, La sapienza del
cuore (Raffaello Cortina Editore) € autrice Luigina Mortari, pedagogista impegnata da molti anni in
un'importante e innovativa riflessione sul tema della cura.

Si puo "vivere per inerzid', affermaall'inizio del libro citando Seneca, ma questo non sarebbe niente piu che
un conservarsi nel tempo. Vivere significamolto di piu: vuol dire realizzare le proprie potenzialita, diventare
Ci0 che possiamo essere 0, meglio, cio che slamo in potenza. Per questo abbiamo bisogno di inserire la nostra
vitain un'architettura di senso o, come pensava Viktor Frankl, psicologo e psicanalista che ha elaborato una
psicoterapia incentrata appunto sullaricerca del senso, scoprireil senso, per lui giadato, dellanostravita. In
ogni modo, € indispensabile imparare a vivere non a caso, ma consapevoli di cio che stiamo vivendo, dei
sentimenti che ci animano, delle emozioni che proviamo piu ancora che delle cose che ci capitano. Essere
presenti a se stessi in ogni momento, consci dei pensieri che occupano la mente e dei sentimenti che
pervadono il cuore, significa essere padroni di se stessi, fare e dire cio che veramente si vuole anziché parlare
0 agire sconsideratamente.

Questo rende contenti di sé; 1o insegnavano giai filosofi ellenistici e lo hatradotto in pratica lgnazio di
Loyolaattraverso gli esercizi coni quali i Gesuiti raggiungono la conoscenza di sé e imparano
I'autodisciplina. Forse € per questo che traloro si trovano personalitaforti e miti, mai aggressive, ma
determinate e accoglienti come erail cardinale Carlo Martini ed &€ Papa Jorge Bergoglio. Ma prendersi cura
degli affetti — una parola bella e un po' desueta con cui lastudiosaindical'insieme di sentimenti ed emozioni
— € una pratica necessaria non soltanto al benessere psicologico e spirituae dell'individuo, maanche a bene
pubblico. Essi, infatti, si traducono sempre in gesti e azioni: i sentimenti positivi in atti buoni, quelli negativi
in atti cattivi e dannosi; e citando Martha Nussbaum, ci ricorda che per dare forma a una societa buona,
bisogna " costruire buoni pensieri” che "sapranno alimentare buone passioni”. Il suo discorso ha dunque anche
il tono di un appello politico, ala politicaintesa come arte della convivenza civile, educazione del cittadini.

Indagare la vita affettiva risponde alla vocazione originaria dellafilosofiae s traduce in unaverae propria
filosofia dell'esistenza oggi piu che mai necessaria. Per quanto, infatti, la cultura odiernatengain poco conto
i sentimenti (al di fuori dei talk show televisivi che se ne nutrono come avvoltoi) SONo, e sempre saranno,
il centro dellavitadegli individui. Avere curadi sé avendo a cuore anchei propri affetti e non soltanto il
benessere fisico, significaquindi "curare I'esistenza’, dare significato e sapore allavita. Citando divers


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-sapienza-del-cuore
https://d10.doppiozero.com/michela-dallaglio

pensatori trai quali Simon Weil, Edith Stein e Maria Zambrano, Luigina Mortari conclude soffermandosi
sulla sofferenza e sulla difficolta della mente di elaborare e lasciare andare i vissuti negativi. La sofferenza,
afferma, non haragione: esiste e basta. Ella non pensa, come insegnavano gli stoici, che si possa evitare il
dolore sfuggendo ai desideri e alle passioni, ma che si debbatrovare la giusta misura nel sentire per
affrontare I'esperienzainevitabile del dolore. Bisognaimparare a stare nella sofferenza, senza cercare vie di
fuga e senza chiedere sconti alavita, perché soltanto il "patire accettato" permette alle esperienze di dolore e
di perditadi non trasformarsi in malattia.

Mentre Luigina Mortari costruisce una cornice filosofica alla dinamica degli affetti, |sabella Guanzini,
filosofa e teologa, si soffermain particolare su uno di essi, la Tenerezza, che datitolo al suo ultimo saggio
(Ponte alle Grazie). I| mondo occidentale, osserva l'autrice, non hamai posto trai suoi valori fondativi la
tenerezza; al contrario, si € costruito sugli ideali opposti di virilita, durezza, imperturbabilita, a cui si sono
aggiunti i miti odierni di efficienza, decisionaita, velocita. Pero, questa "rimozione sistematica della
tenerezza reciproca dalla grammatica dellavita... crea unainsensibilita devastante per la qualita della
convivenza...", soprattutto quando, come oggigiorno, manca laforza temperante della spiritualita e di
un'etica dell'attenzione per |'altro radicata religiosamente. In tale contesto, proprio la tenerezza potrebbe
diventare il motore di unarivoluzione gentile e salvifica.

Questo sentimento intenso e ancestrale che "ha preceduto la nascita e resistera anche alla morte"
considerato una debolezza, unaformadi fragilita dell'animainutile e dannosa a bene pubblico, perché, si
dice, impedirebbe di vedere con chiarezza politica cosa € giusto fare per il bene per tutti. Ad esempio, un
piccolo profugo ci muove atenerezza, di solito, per cui ci e difficile rispedirlo indietro, perché il sentimento
ottunde laragione. Ma ne siamo sicuri? Non potrebbe invece essere che proprio guardare |e cose con occhi
diversi daquelli della sola efficienza, economicita, razionalita siaunaviadi salvezza per la nostra societa
sempre pil atomistica, spaventata, aggressiva e infelice? Papa Bergoglio, sottolinea Isabella Guanzini, ha



sdoganato la tenerezza riportandola la dove doveva essere da sempre: a centro del pensiero cristiano, perché
la buona notizia annunciata nel Vangelo e proprio latenerezza di Dio per ogni essere umano (e non solo). Per
contrastare i mali di oggi, ha detto Bergoglio, bisognaimmaginare nuove forme e prassi di convivenza ed
esperienza fondate su una "tenerezza combattiva e su una nuova poetica delle relazioni”, rinunciando aun
"cristianesimo monocorde” e alla sua "rigidita autodifensiva' (E.G). Il Dio di cui parlail Vangelo e libero,
tenero, senza paura e alui sarebbe giusto ispirarsi.

Per Isabella Guanzini la metafora perfetta della vita odierna e lacitta, in cui tutto scorre veloce e
improvvisato allo stesso tempo. Ogni abitante della citta, specialmente delle pit grandi, € colpito ogni
momento da innumerevoli stimoli e informazioni, deve affrontare situazioni ed esperienze che |lo mettono in
uno stato di euforiae di spavento insieme. A tutto questo reagisce con una sorta di riserbo, con una chiusurae
un distacco auto-imposto che lo trasformano, come dice |'autrice, in un homme blasé, una persona che non s
scuote davanti a nulla, un uomo di mondo chein realta si nasconde dal mondo dietro a un mezzo sorriso. E si
allontanain fretta. D'altra parte, come passare indenni davanti a un povero diavolo che chiede I'elemosina, a
un‘immagine di guerra, alanotiziadi unaviolenza, o anche aun bel paio di scarpe in vetrina e una donna
procace in reggiseno e mutandine che ammicca da un cartellone pubblicitario? Come assorbire, conciliare in
se stessi tante emozioni cosi diverse in una stessa mente che nel frattempo segue anche i propri pensieri, ein
un cuore che sta vivendo sue personali situazioni emotive? Tutto e troppo, percio paralizza, avverte
Guanzini.

In queste condizioni, viviamo immersi in una sortadi "malinconia generale, come fosse una radiazione
cosmicadi fondo", fattadi "depressione ed euforia’, una stanchezza infinita che diventa una mancanza di
speranza. Un ottundimento inquieto e ipercinetico € la sindrome tipica del nostro tempo efficiente, che scorre,
0 meglio corre, all'insegna della produttivita e della prestazione. Ogni elemento d'orientamento e offuscato, le
certezze metafisiche, gli ideali politici e anche le grandi narrazioni simboliche sono tramontati. Orientarsi &
sempre piu difficile, specialmente per i giovani che sembrano "sbagliati energeticamente: o troppo scatenati,
o troppo spenti”. Il solo rimedio, la sola cura possibile del male oscuro chein misuradiversa s insinua nel
cuore e nello spirito di tutti, stanel rallentare per potere di nuovo prestare attenzione, nell'imparare a pensare
in ogni circostanza, soprattutto nelle piu ordinarie. La consapevolezza costante di quello che il mondo suscita
in noi, € fondamentale per discernere cio che e buono e trattenerlo, lasciando invece scivolare viale emozioni
cattive, che ci fanno male e ci spingono afare male agli atri. Solo questa e la strada, ben nota a chiunque
mastichi un poco di psicologia, verso il bene, la pace interiore e I'armoniatrale persone, come giainsegnava
pit di duemilaanni fa Buddha Siddharta ai suoi discepoli.

Affine dlatenerezza e la dolcezza, che ad predispone perché pud nascere soltanto in un animo dolce.
Per Bestrice Balsamo, psicanalista di formazione filosofica che le ha dedicato il suo ultimo saggio, Elogio
della dolcezza (Edizioni Mimesis), la dolcezza e una delle disposizioni dell'animo migliori e piu utili alla
societd, soprattutto alla nostra che tutte etre le autrici di cui stiamo parlando ritengono caratterizzata da
precarieta, incertezza, confusione e semplificazione. Ma purtroppo € anche tra quelle piu trascurate e rare.
Delladolcezza, di cui vuole andlizzare "le radici umane", Beatrice Balsamo coglie soprattutto il carattere di
forza"amalgamante, stemperante, di bene-volenza' che ne é I'essenza el pregio piu grande. Proprio nella
dolcezzatrova un freno quell'eccesso di stimoli di cui scrive Isabella Guanzini, giacché per sua natura essa
esige la giusta misura, atrimenti se & un sapore disgusta, se € un atteggiamento diventa stucchevole.



Evidente e immediato, prosegue la Balsamo, e il legame trala dolcezza e la madre, che dolcemente rassicura
il figlio manello stesso tempo gli insegna, negando e regolando | e sue pretese, a contenere le pulsioni e
desideri eccessivi senza sentirsi frustrato. In tal modo il bambino impara la propria dipendenza dalle cure
atrui e lagiustamisuradi sérispetto a mondo in cui € entrato; esperimenta la debolezza di chi € bisognoso,
ma nello stesso tempo s formain lui lafiducia nella benevolenza degli atri. Chi si sente amato e a sicuro,
diventa piu forte, perché la dolcezza "sa sostenere e reggere" consentendo "I'affidarsi... lagratitudine, la
tenuta del legame”. E dolci non sono soltanto i cibi, maanche le parole e gli atteggiamenti, cosi la dolcezza
deve essere intesa come "uno stile, un'estetica dell'esistere”, unaforza che contrasta la disgregazione dei
legami sociali, che addiritturali riparaeli ricrea. E siccome stimolala compassione, la dolcezza, sostiene, €
un ingrediente fondamentale della giustizia e anche per questo le va riconosciuto un valore politico.

Dapunti di vistae in modi diversi, Luigina Mortari, |sabella Guanzini e Beatrice Balsamo portano avanti uno
stesso discorso e loro contributi si rafforzano e si completano avicenda. In definitivail loro € un appello
forte, convincente e molto ben argomentato a prendere coscienza dell'importanzadel sentimenti, delle
emozioni, degli atteggiamenti nel determinare la qualita della convivenzacivile, e ad operare con
convinzione e responsabilita affinché si rimettano al centro delle relazioni sociali quei modi e quelle
disposizioni dell'animo che, come pensavano gli antichi, non solo rendono migliore la vita personale, ma
sono anche vere e proprie qualita pubbliche fondamentali per la costruzione di una societa civile e giusta. E
chi si sentirebbe di negare che oggi ci sial'urgente bisogno di unarivoluzione della gentilezza?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Luigina Mortari

lLa
saplenza

“cuore

Pensare le emozioni,
‘ V)L . . "
MEERYE! pésisiert



