DOPPIOZERO

Tribu, reti, passioni

Nello Barile
8 Dicembre 2017

Nonostante i grandi sconvolgimenti tecnologici, organizzativi ed estetici che hanno interessato le societa
contemporanee, il pensiero di Maffesoli pare ancorain grado di rendere conto del presente, proprio perché
egli non havoluto enfatizzare la determinante tecnologica del mutamento. La variabile indipendente che egli
utilizza per spiegare il mutamento sociale e la societa stessa. In tal modo, arischio di cadere in una
sostanziale tautologia, egli € stato in grado di formulare una visione onnicomprensiva che, seppure
ragionando in termini di grandi categorie, giunge a spiegare i fenomeni nellasferadel “micro”. Lariedizione
de Il vuoto delle apparenze di Michel Maffesoli, nella collanaiMediadi Edizioni Estemporanee (curata da
Tito Vagni) con postfazione di Nuccio Bovalino, & una buona occasione per tornare ariflettere sulla
particolarita dell’ approccio di questo filosofo-sociologo, la cui produzione ha saputo resistere all’ usura del
tempo, per corrispondere in modo quasi adattivo a cambiamento sociale e culturale che oggi viviamo.

Con il Tempo delle tribu (1988), Michel Maffesoli esprimeva un punto di vista alternativo sulla
postmodernita, rispetto a quello di Lyotard e di Jameson, molto piu interessati aindividuare un fattore del
cambiamento: |’ informatizzazione della societa per il primo, il consumo televisivo per il secondo. Nonostante
nel Tempo delle tribu Maffesoli non si riferiscain alcun modo alla Rete informatica, la sua visione continua a
funzionare, anzi forse trova ulteriore legittimazione grazie all’ affermazione delle cosiddette comunita virtuali
di Howard Rheingold e in generale con I’ esplosione della cultura digitale nel corso degli anni Novanta. Tutto
cio lo haindotto aintegrare tale visione con le questioni del digitale e del virtuale, individuando la cifradella
postmodernita nella sinergia trainnovazione tecnologica e ritorno del tragico. Maffesoli affronta la questione
macrosistemica dellacrisi dell’ individualismo, inteso come asse portante dell’ esperienza moderna, dall’ homo
faber dell’ Umanesimo al’ esasperazione dello yuppismo negli anni Ottanta del Novecento.

Daun punto di vistafilosofico I’ opera dello studioso francese vuole mettere in discussione il primato del
razionalismo moderno che ha determinato il passaggio dalle comunita premoderne ale societa moderne,
industriali e totalmente burocratizzate. Secondo |’ autore questo processo sarebbe reversibile e ¢ci condurrebbe
oggi aun punto di svoltache mettein crisi i presupposti delle modernita e ci proietta verso una nuova
dimensione in cui lo stesso progresso rende nuovamente attuali alcuni aspetti della fase premoderna. In tal
modo Maffesoli anticipa parecchi aspetti dell’ attuale riflessione sui network e sul capitalismo emozionale, da
Manuel Castellsa Evalllouz. La societatorna dunque alla comunita come modello di organizzazione dei
rapporti trale persone. Con tale termine si possono indicare varie aggregazioni di individui che si
riconoscono in un determinato interesse, che condividono un certo valore e che sono legati da unaforte
coesione sociale. Le comunita cambiano rispetto al tipo di legame sociale che le produce e rispetto alla
caratteristiche anagrafiche dei loro componenti. In diverse parti del testo Maffesoli porta come esempio le
sottoculture giovanili (dal Teddy Boy degli anni Cinquantaal Punk degli anni Settanta) che a ben vedere non
sono fenomeni squisitamente “postmoderni” (semmai tipicamente moderni), masi puo dire che nellaloro
dinamica relazional e esse anticipino la socialita postmoderna (dungue le sottoculture intese come
avanguardie di tale sensibilita). L’ interesse per il corpo, per ladimensione del ludico, piuttosto che per il


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/tribu-reti-passioni
https://d10.doppiozero.com/nello-barile

lavoro elaproduttivita, I'ideadi vivereil presente e di riconoscersi in un forte legame con il gruppo del pari,
sono solo alcuni aspetti dell’ esistenza comunitariadei nuovi giovani.

Occorreripeterlo: il legame sociale che fa da collante alle tribu postmoderne non e piu basato sul profitto o
sulla professione, ma sulla*“vocazione” ed e pertanto aleatorio ma mostra una notevole capacita di resistenza
nel momento in cui € consolidato. Entrare afar parte di un determinato gruppo piuttosto che di un atro &
certamente una scelta dell’ individuo poiché si sente vicino a uno specifico insieme di valori e regole tacite
che determinano quella particolare sottocultura mala sua permanenza nella comunita riguarda la struttura del
legame che lo collega agli altri. Si evidenziain questo passaggio I’ enorme scarto esistente tra gli aggregati
umani nellamodernita e quelli postmoderni. Nel primo caso, infatti, I’unione con I’ atro erafunzionale a
raggiungimento di un obiettivo comune. Questo tipo di unione eratipica, siadei gruppi religiosi, convinti di
unavita dopo lamorte, dunque ultraterrena, sia degli aggregati politici come la classe operaia, che si sarebbe
dovuta unire per migliorare le proprie condizioni di vitain vistadi un’ipotetica societa eguaitaria. Quello che
caratterizzale tribu postmoderne € |o stare insieme per il puro piacere, per godere la dimensione dell’ hic et
nunc, del qui e ora. Come si € detto in precedenza, non ¢’ e piu unavisione progressista dell’ esistenza: le
azioni degli individui o dei gruppi non sono piu orientate a futuro, maradicate nell’ eterno presente in cui
vivono. Se nellamodernita, quindi, si privilegiaval’ azione e la sua finalizzazione, |’ etica postmoderna
invece predilige |’ essere insieme.

La dimensione etica della comunita modifica anche I’ estetica del periodo. Ritornala contrapposizione tra

I’ estetica dell’ Apollineo e quelladel Dionisiaco, che Friedrich Nietzsche aveva elaborato nella seconda meta
dell’ Ottocento come chiave di lettura dello spirito della tragedia greca, ma anche come movimento di
distacco della modernita cristiana dall’ antichita pagana. Se al’ apollineo corrisponde I’ idea di smmetria, di
bellezza classica, di equilibrio, di calma magnificenzain campo artistico, il dionisiaco indagal’ aspetto piu
inquietante, viscerale e tragico dell’ espressione artistica. Se la modernita e tipicamente apollinea, per via del
raffreddamento delle passioni che sono incanalate in un’ organizzazione social e tutto sommato repressiva, la
postmodernitaripristinail valore tragico dell’ esperienza dionisiaca, liberando la dimensione passionae e
creativa che torna a sovrastare il mondo grigio e alienante di una societa amministrata razionalmente. La
societa dionisiaca o anche postmoderna si contrappone alla precedente perché e permeata da una nuova etica:
la liberazione delle passioni che sono condivise nelle tribu. Questa variazione si riflette inevitabilmente

sull’ estetica dell’ epoca che riscopre il valore dell’ autenticita culturale in opposizione alaforte
artificializzazione e al barocchismo tipico degli anni Ottanta. Il filosofo insiste su questairruzione

dell” arcaico nel nostro presente che, del resto, vadi pari passo col superamento di unavisione patriarcale e
fallocentrica.



e
iMedia /"'

. !; E o
20 e

a® )
SN

it U

)

" Michel Maffe
elv

o =y
tf-!wwioc-rig'nnﬂ .-’;ﬂ

Trionfa cosi un’ideadiversadi societain cui e decisivo il ruolo del femminile nella cultura, nella produzione,
nella gestione della cosa pubblica. Cosi |’ enfasi posta dal filosofo sull’importanza strategica del femminile e
direttamente connessa a un pensiero mediterraneo che oggi € da molti indicato come la via maestra per

I” attenuazione del conflitto globale. Laliberazione delle passioni € osservabile in un’ atra caratteristicadella
societa descritta da Maffesoli. Mentre nelle concezioni precedenti di Jean Francois Lyotard e Friedric
Jameson permaneva un’idea verticale nella riproduzione del potere tramite il sistematecnocratico per il
primo elaTv per il secondo, per Maffesoli non vi € piu una concezione verticistica ma una struttura
reticolare. E per questo che ne L’ istante eterno del 2003 egli preferisce parlare di “passaggio dal potere alla
potenza’, dal momento in cui il potere sembrerebbe essere un elemento trascendente e in quanto tale, calato
dall’ alto, mentre la potenza é esercitata all’ interno delle comunita in senso immanente e orizzontale. Un
modo diverso di esaminare un fenomeno caratterizzante il nostro tempo che avvicina Maffesoli alla
riflessione di Alberto Abruzzese, secondo cui la qualita della rete non varicercata tanto nella sua natura



infrastrutturale main quellarelazionale e nel suo rapporto con I’'immaginario di un’epoca.

Le comunita sono reti di organizzazioni senza un centro o una periferia, basate perlopiu su un sistemadi
relazioni orizzontali. Si tratta di reticoli di personein cui il singolo individuo puo passare da unatribu

all’ altra o anche appartenere a piu tribu contemporaneamente. Quando si fariferimento alle grandi narrazioni,
S deve tenere sempre a mente che al’interno di tali organizzazioni (come le classi, le corporazioni o i partiti)
il ricambio e la mobilita erano molto modesti, la scelta non era sempre consapevole e la predilezione per il
gruppo di appartenenza eradi solito univoca ed esclusiva. Al contrario I'individuo che si relaziona ale
neocomunita postmoderne puo modularne la sua appartenenza, dando nuova liberta alle relazioni
interpersonali. Lalibertasi declina pertanto in due diverse maniere nel modernismo e nel postmodernismo.

Nel primo essa é tale per cui I’individuo € autodiretto per il perseguimento di un suo scopo concreto finale.
Nel secondo laliberta é propria del soggetto che hala possibilita di scegliere aquali tribu appartenere
attraverso una sorta di bricolage identitario. Esso e libero nell’ azione, nel movimento, € libero da costrizioni
economiche e burocratiche. Vi é cosi un’amplificazione dellarealta, nel senso di ampliamento delle
possibilita di azione e quindi del reale. Allaluce di tale amplificazione dellaliberta, secondo lo studioso
Zygmunt Bauman (2004), I’ individuo diventa multi-identitario, la suaidentita sfugge, diventa fluida, liquida.
Rispetto alla visione moderna che incoronaval’ uomo come entita padrona di se stessa e in grado di compiere
il proprio destino, per Maffesoli prevale oggi I'idea di un essere in balia degli eventi —anche questoin
sintonia con I’idea baumaniana di incertezza— e del destino che non a caso coincide con il giacitato ritorno a
unavisione tragica dellavita.

Al di ladelle formule piu modaiole e a effetto, usate da Maffesoli per indicare lo spirito del tempo, vi &
certamente nel suo pensiero qualcosa di essenziale. Forse proprio per questo il suo nome e oggetto di
venerazione da parte di alcuni e di denigrazione da parte di altri. Perché in quanto pensatore essenziale —
diversamente da, madi certo sullasciadi Martin Heidegger — Maffesoli giunge a penetrare larealta sociale
individuando delle essenze che collegano |a trasformazione sociologica del presente con i presupposti
filosofici dellafilosofia occidentale. Cosi la questione dell’ identita, che é il prisma esaminato davarie
angolature ne Il vuoto delle apparenze, viene ricondotta alla diatriba originaria tra essere e divenire che vide
contrapposti Eraclito, per cui in parteil filosofo parteggia, e il povero Parmenide, da molti accusato di aver
gettato i semi di una derivaidentitaria e assolutista dell’ Occidente.

Nella parte finale de Il vuoto delle apparenze si sviscera una questione chiave delle sociol ogia maffesoliana:
il passaggio dall’identita solida moderna verso le molteplici identificazioni imposte dalla postmodernita.
Maffesoli sostiene che nel postmoderno piuttosto che parlare d'identita sarebbe piu corretto utilizzare

I’ espressione “identificazioni successive”: ogni soggetto € al contempo diviso al suo interno einoltre
appartiene a una vasta gammadi tribu, talché egli € destinato a modificare continuamente le proprie
appartenenze identitarie. L’ idea che Parmenide sia stato il fondatore di una tradizione occidentale consacrata
al principio di identita e all’ Uno aleggiain tutto il testo e vorrebbe suggerire comeil salto di paradigmaverso
il postmoderno celebri il divenire el’impossibilitadi intrappolarlo nelle maglie normative dell’ uno.

Esiste d' atronde una tradizione filosofica che, sulla sciadi Parmenide, definisce il soggetto in funzione della
sua omogeneita, concependolo a partire dauna“ipseitd’ racchiusanel cerchio del Medesimo. Per essa,
I’identita & in qualche modo “congelata’ nella soggettivita e nella permanenza individuale. Ma bisogna
notare in questo caso che s trattadi unavisione apriori. Il soggetto deve corrispondere a concetto
prestabilito. Infatti, € a partire da una visione teologica o normativa del mondo che si elabora questa chiusura



individuaistica. In altre parole, € perché il mondo “deve essere’ una cosa o un’'atrachel’individuo deve
possedere un’identita. Quale che sialatendenzateorica che si elabora utilizzando questi presupposti, si tratta
sempre di un pensiero dell’ ordine. Esiste invece un altro tipo di approccio, ispirato allalabilitacaraa
Eraclito, che pensail soggetto a partire dall’ altro o dall’ alterita (pp. 228-229).

L’ “illusione ontologica” del soggetto di derivazione eraclitea sarebbe pertanto preferibile alalogica
dell’identita che Maffesoli ascrive, forse un po’ forzatamente, alavisione di Parmenide. L’ insistenza su una
concezione forzosamente dinamica, aperta e connettiva del pensiero di Eraclito (con possibili collegamenti
allavisione orientale e dunque di ulteriore critica alla razionalismo moderno) tende arimuovere la grande
attualitadi Parmenide in una dimensione postmoderna (come ho tentato di dimostrare nel mio

| perparmenide. Scienza, cultura e comunicazione oltre il postmoderno del 2012) in cui il dinamismo
superficiale dei contenuti — ovvero il continuo ricambio imposto dalla societa dei consumi —si coniuga con
un senso di eternitaimmanente come conseguenza del fatidico processo di presentificazione dell’ esperienza.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

