
 

Christian Nyampeta al Camden Arts Centre 
Anna Musini
3 Novembre 2017

How to live together?  è una domanda ricorrente nella ricerca di Christian Nyampeta le cui opere si
configurano come momenti di riflessione, di dialogo e condivisione. Nato in Ruanda nel 1981, emigrato nei
Paesi Bassi nel 1999, Nyampeta, che oggi vive e lavora a Londra, interroga il significato più profondo
d’identità personale e collettiva, di cultura, e quindi di lingua, approfondendo temi come civiltà, migrazione e
post-colonialismo. Armonia e ritmo sono nozioni fondamentali che l’artista analizza attraverso la filosofia
africana contemporanea e l’antico ascetismo occidentale, in particolare il modello idiorritmico di vita
monastica. Idiota dal greco significa individuo privato e congiunge i concetti d’identità, idioma e idea. Ritmo
scandisce l’esistenza e la vita comune in un determinato spazio e tempo; per Nyampeta ritmo è invenzione,
genesi, generosità di forma di vita. 

 

 

Ritornando nel suo paese di origine, l’artista ha osservato come molte parole presenti in Olandese e in Inglese
non siano traducibili in Kinyarwanda, il sistema linguistico del Ruanda, e viceversa; e a questo proposito ha

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/christian-nyampeta-al-camden-arts-centre
https://d10.doppiozero.com/anna-musini


iniziato un dialogo con il filosofo ruandese Isaïe Nzeyimana (Butare, 1964). 

A causa della dominazione coloniale, il pensiero occidentale fu ritenuto a lungo l’unica forma culturale sul
territorio. I preti missionari sono i primi ad avvicinarsi allo studio della cultura africana con l’intento di
comprendere il pensiero della popolazione colonizzata. Nel 1952 il Francescano belga Placide Tempels
(Berlaar, Belgio 1906-1977) pubblica La Philosophie Bantue, un libro controverso per alcune conclusioni
legate a una visione colonizzatrice, ma che dimostra un’attitudine rivoluzionaria all’epoca. Diventa centrale il
ruolo di Alexis Kagame (Kiyanza 1912- Nairobi 1981) filosofo, storico, linguista e poeta che prosegue oltre
la ricerca di Tempels con La Philosophie Bantu-Rwandaise de l'Être, tesi di dottorato presso la Pontificia
Università Gregoriana, pubblicata nel 1956, anno in cui il Ruanda è ancora una colonia belga. Nonostante
alcuni passaggi restino controversi, il libro analizza il Kinyarwanda, dimostrando come la struttura delle
lingue Bantu costituisca un’ontologia africana. In seguito il filosofo ruandese Maniragaba Balibusta con Les
Perspectives de la pensée philosophique Bantu-Rwandaise après Alexis Kagame (1985) compie uno studio
programmatico sul testo insistendo sul sistema linguistico africano come pensiero esistenziale, culturale ed
etico. 

 

Per questo Nyampeta individua nel Kynyarwanda un esempio di “come vivere assieme” e poiché ancora oggi
non esiste una traduzione in inglese del libro di Kagame, decide di intraprendere questa impresa durante la
sua residenza presso il Camden Arts Centre creando un gruppo di lavoro di traduzione da Maggio a
Settembre 2017. 

 

Words after the World è il titolo della mostra, visibile fino al 14 gennaio 2018, concepita come un tavolo
aperto di discussione, uno scriptorium, per il proseguimento dello studio e della traduzione intorno ai testi di
Kagame e Balibusta. Attraverso l’analisi linguistica, il progetto riflette sullo stare insieme come possibilità di
produzione e condivisione di senso e di conoscenza. L’artista risale al significato etimologico e religioso di
traduzione come traslazione delle reliquie di un santo da un luogo a un altro, quindi come trasporto,
attraversamento, rimozione, movimento che implica una migrazione temporale e geografica, in questo caso
passando dal Francese all’Inglese attraverso il Kinyarwanda. 

 



 

La sua ricerca è argomentata in alcuni materiali di lettura che il pubblico può consultare all’interno della sala
espositiva progettata come un ambiente di condivisione da abitare. “Hosting Structures” strutture ospitanti tra
cui due grandi tavoli e sgabelli realizzati con pannelli colorati di fibra di legno, sono predisposti per i
visitatori invitati a sostare, a sedersi, a pensare, a lavorare. Uno spazio utopico di apprendimento dove
persone con abitudini, provenienze culturali e credi diversi, possono fermarsi le une accanto alle altre,
liberando il linguaggio da restrizioni per raggiungere un senso di consapevolezza e ospitalità. 

 

La mostra è scandita dal ritmo visivo e sonoro del video Words after the World (2017), girato in parte nel
2015 a Nyanza in Ruanda attraverso una serie di laboratori con gli studenti della Igihozo St Peter’s Secondar
School che hanno contribuito alla scrittura della sceneggiatura e partecipato alle riprese del film. Una tenda,
antistante alla proiezione, si configura come una mappa, dove sono cuciti insieme disegni, fotografie, fermo-
immagini del video, pagine dei testi di riferimento del progetto, note, appunti di traduzione. Come un
contenitore, questo tessuto, simbolicamente riunisce la stratificazione di significati, di forme di pensiero, di
linguaggi espressivi che l’opera di Nyampeta racchiude. Nero, arancione, marrone, grigio, rosso e viola, sono
i colori dominanti che ricorrono anche nei mobili e nei pannelli a muro dove sono intagliati bozzetti delle
scene del video. 

 



 

Il film, che si dispiega in una narrazione in bilico tra realtà e finzione, racconta la storia di uno scrittore che
vive in un’epoca in cui l’uso di molte parole è soggetto a copyright e si trova costretto a escogitare nuovi
modi per completare il suo romanzo. Come si può produrre significato quando la sua espressione è negata?
Nyampeta s’interroga sulla necessità costante dell’uomo di ricercare un senso nel tempo passato e presente e
di attribuire nuovi nomi alle cose che ci circondano e che viviamo, come banalmente alle strade. Chi ha e
dove risiede quest’autorità? 

La vicenda dello scrittore è interpolata con scene del suo romanzo che parla di rivolta e di vivere assieme
attraverso gli studenti di un collegio, metafora di una comunità politica. Un giorno la squadra di atletica
diserta le lezioni dell’allenatore; le incomprensioni si susseguono e la sommossa si estende all’intera scuola
fino a coinvolgere anche gli abitanti del villaggio. La voce fuoricampo dello scrittore, lasciando in sospeso la
conclusione, s’interroga sull’invasione, su cosa abbia rappresentato, come si sia risolta e come sia stata
raccontata in seguito. Nyampeta vorrebbe che gli studenti fossero considerati simbolicamente come portatori
di cultura, e attraverso la sua opera chiede: “può la cultura scaturire da un momento di crisi politica?”, “Può
nascere evoluzione dalla cultura?”. 

 

Denis Ferreira da Silva professore e direttore Direttore dell’Istituto di Giustizia Sociale della University of
British Columbia in Canada propone una risposta agli interrogativi sollevati dall’artista e in particolare a
How to live together? individuando la parola togetherward: “insieme verso”. Da Silva, nel suo testo di
accompagnamento alla mostra, interpreta la domanda sottesa alla ricerca di Nyampeta come un invito a
vivere assieme verso l’un l’altro, a concepire le azioni quotidiane - ascoltare la radio, parlare, lavorare –
come esperienze collettive. Insieme verso - nella creazione, nella conversazione, nella traduzione – indica
un’armonia poetica e polifonica, la capacità di vedere oltre le divisioni economiche, sessuali, raziali,
linguistiche prodotte dal capitalismo globale (raziale e coloniale); in assonanza con il termine Ubuntu che in



lingua Bantu significa “generosità”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

