DOPPIOZERO

Christian Nyampeta al Camden Arts Centre

AnnaMusini
3 Novembre 2017

How to live together? & una domandaricorrente nellaricercadi Christian Nyampetale cui opere s
configurano come momenti di riflessione, di dialogo e condivisione. Nato in Ruanda nel 1981, emigrato nel
Paesi Bassi nel 1999, Nyampeta, che oggi vive e lavoraaLondra, interrogail significato piu profondo
d’identita personale e collettiva, di cultura, e quindi di lingua, approfondendo temi come civilta, migrazione e
post-colonialismo. Armonia e ritmo sono nozioni fondamentali che I’ artista analizza attraverso la filosofia
africana contemporanea e |” antico ascetismo occidentale, in particolare il modello idiorritmico di vita
monastica. |diota dal greco significaindividuo privato e congiungei concetti d’ identita, idioma e idea. Ritmo
scandisce I’ esistenza e la vita comune in un determinato spazio e tempo; per Nyampeta ritmo e invenzione,
genesi, generositadi formadi vita.

Ritornando nel suo paese di origine, I’ artista ha osservato come molte parole presenti in Olandese e in Inglese
non siano traducibili in Kinyarwanda, il sistema linguistico del Ruanda, e viceversa; e a questo proposito ha


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/christian-nyampeta-al-camden-arts-centre
https://d10.doppiozero.com/anna-musini

iniziato un dialogo con il filosofo ruandese Isaie Nzeyimana (Butare, 1964).

A causa delladominazione coloniale, il pensiero occidentale fu ritenuto alungo I’ unica forma culturale sul
territorio. | preti missionari sono i primi ad avvicinars allo studio della cultura africana con I’ intento di
comprendereil pensiero della popolazione colonizzata. Nel 1952 il Francescano belga Placide Tempels
(Berlaar, Belgio 1906-1977) pubblica La Philosophie Bantue, un libro controverso per alcune conclusioni
legate a una visione colonizzatrice, ma che dimostra un’ attitudine rivoluzionaria al’ epoca. Diventa centrale il
ruolo di Alexis Kagame (Kiyanza 1912- Nairobi 1981) filosofo, storico, linguista e poeta che prosegue oltre
laricercadi Tempels con La Philosophie Bantu-Rwandaise de I'Etre, tesi di dottorato presso la Pontificia
Universita Gregoriana, pubblicata nel 1956, anno in cui il Ruanda e ancora una colonia belga. Nonostante
alcuni passaggi restino controvers, il libro analizzail Kinyarwanda, dimostrando come la struttura delle
lingue Bantu costituisca un’ ontologia africana. In seguito il filosofo ruandese Maniragaba Balibusta con Les
Per spectives de la pensée phil osophique Bantu-Rwandai se apres Alexis Kagame (1985) compie uno studio
programmatico sul testo insistendo sul sistema linguistico africano come pensiero esistenziale, culturale ed
etico.

Per questo Nyampeta individua nel Kynyarwanda un esempio di “come vivere assieme’ e poiché ancora oggi
non esiste unatraduzione in inglese del libro di Kagame, decide di intraprendere questaimpresa durante la
suaresidenza presso il Camden Arts Centre creando un gruppo di lavoro di traduzione da Maggio a
Settembre 2017.

Words after the World eil titolo della mostra, visibile fino a 14 gennaio 2018, concepita come un tavolo
aperto di discussione, uno scriptorium, per il proseguimento dello studio e della traduzione intorno ai testi di
Kagame e Balibusta. Attraverso I’analisi linguistica, il progetto riflette sullo stare insieme come possibilita di
produzione e condivisione di senso e di conoscenza. L’ artistarisale al significato etimologico e religioso di
traduzione come traslazione delle reliquie di un santo da un luogo a un altro, quindi come trasporto,
attraversamento, rimozione, movimento che implica una migrazione temporale e geografica, in questo caso
passando dal Francese all’ Inglese attraverso il Kinyarwanda.



Lasuaricerca e argomentatain alcuni materiai di letturacheil pubblico pud consultare all’ interno della sala
espositiva progettata come un ambiente di condivisione da abitare. “Hosting Structures’ strutture ospitanti tra
cui due grandi tavoli e sgabelli realizzati con pannelli colorati di fibradi legno, sono predisposti per i
visitatori invitati a sostare, a sedersi, a pensare, alavorare. Uno spazio utopico di apprendimento dove
persone con abitudini, provenienze culturali e credi diversi, possono fermarsi le une accanto alle altre,
liberando il linguaggio darestrizioni per raggiungere un senso di consapevolezza e ospitalita.

Lamostra e scanditadal ritmo visivo e sonoro del video Words after the World (2017), girato in parte nel
2015 a Nyanzain Ruanda attraverso una serie di laboratori con gli studenti dellalgihozo St Peter’ s Secondar
School che hanno contribuito alla scrittura della sceneggiatura e partecipato alle riprese del film. Unatenda,
antistante alla proiezione, si configura come una mappa, dove sono cuciti insieme disegni, fotografie, fermo-
immagini del video, pagine dei testi di riferimento del progetto, note, appunti di traduzione. Come un
contenitore, questo tessuto, simbolicamente riunisce la stratificazione di significati, di forme di pensiero, di
linguaggi espressivi che |’ opera di Nyampeta racchiude. Nero, arancione, marrone, grigio, rosso e viola, sono
i colori dominanti che ricorrono anche nei mobili e nei pannelli a muro dove sono intagliati bozzetti delle
scene del video.



Il film, che si dispiegain una narrazionein bilico trarealta e finzione, raccontala storia di uno scrittore che
vivein un’epocain cui I’uso di molte parole € soggetto a copyright e si trova costretto a escogitare nuovi
modi per completare il suo romanzo. Come si pud produrre significato quando la sua espressione € negata?
Nyampeta s’ interroga sulla necessita costante dell’ uomo di ricercare un senso nel tempo passato e presente e
di attribuire nuovi nomi ale cose che ci circondano e che viviamo, come banalmente alle strade. Chi hae
dove risiede quest’ autorita?

Lavicenda dello scrittore e interpolata con scene del suo romanzo che parladi rivoltae di vivere assieme
attraverso gli studenti di un collegio, metafora di una comunita politica. Un giorno lasquadradi atletica
disertale lezioni dell’ alenatore; le incomprensioni si susseguono e la sommossa si estende all’ intera scuola
fino a coinvolgere anche gli abitanti del villaggio. La voce fuoricampo dello scrittore, lasciando in sospeso la
conclusione, s'interroga sull’invasione, su cosa abbia rappresentato, come s siarisolta e come sia stata
raccontata in seguito. Nyampeta vorrebbe che gli studenti fossero considerati simbolicamente come portatori
di cultura, e attraverso la sua opera chiede: “puo la cultura scaturire da un momento di crisi politica?’, “Pud
nascere evoluzione dalla cultura?’.

Denis Ferreirada Silva professore e direttore Direttore dell’ Istituto di Giustizia Sociale della University of
British Columbiain Canada propone unarisposta agli interrogativi sollevati dall’ artistae in particolare a
How to live together? individuando la parola togetherward: “insieme verso”. Da Silva, nel suo testo di
accompagnamento alla mostra, interpreta la domanda sottesa allaricerca di Nyampeta come un invito a
vivere assieme verso I’ un I’ altro, a concepire le azioni quotidiane - ascoltare laradio, parlare, lavorare —
come esperienze collettive. Insieme verso - nella creazione, nella conversazione, nella traduzione — indica
un’ armonia poetica e polifonica, la capacita di vedere oltre le divisioni economiche, sessuali, raziali,
linguistiche prodotte dal capitalismo globale (raziale e coloniae); in assonanza con il termine Ubuntu che in



lingua Bantu significa“generosita’.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

