DOPPIOZERO

Peter Sloterdijk. Che cos e successo nel ventessmo
secol0?

Antonio Lucci
22 Ottobre 2017

“Che cos' é successo nel ventesimo secolo?’ non e solo il titolo dell’ ultimo libro uscito in italiano per i tipi
Bollati Boringhieri afirma Peter Sloterdijk, ma é pure un manifesto della (sua) filosofia. Dellafilosofia di
Sloterdijk e dellafilosofiatout court.

Déllafilosofiatout court perché ladomanda che pone fin dal titolo & una domanda semplice maradicale, che
mette in gioco lo statuto stesso del pensiero: lafilosofia— sembradirci Sloterdijk con quel titolo —é
un’interrogazione, posta sempre di nuovo, sulla posizione dell’ uomo nella storia, nel mondo, e tragli altri
uomini.

Lafilosofiaé (per Sloterdijk) quella scienza che si chiede “che cosa e successo?’, che cercadi isolare gli
eventi concettualmente decisivi, le segnature storiche di un’epoca, e di darne un’interpretazione. Lafilosofia,
quindi, non € piu —come nel mondo antico e medievale, e in qual che sua rimanenza contemporanea— la
ricerca delle essenze, di cio che éreale, né — come é stata per gran parte del ‘900 — I’ argomentazione, la
critica, e ladecostruzione degli altri filosofi.

Lafilosofia é scienza della cultura: un tentativo razionale di comprendere i mutamenti delle civilizzazioni,
che vengono reciprocamente poste a confronto, in una dimensione storica. Se nel libro Sloterdijk parla anche
di atri filosofi, dedicandosi all’ esercizio ermeneutico classico con cui i pensatori del canone filosofico
continentale hanno esercitato storicamenteil loro “mestiere” (impossibile), lo fa perché questo esercizio €
parte necessaria, integrante, della comprensione concettuale del proprio tempo storico.

Andando ad analizzare il testo nel dettaglio, si potrebbe addirittura arrivare adire che esso rappresentala
migliore introduzione possibile al pensiero di Peter Sloterdijk, scritta da Sloterdijk stesso in maniera
saggistica: una sorta di autobiografia filosofica non dichiarata (cosa che non deve stupire, visto che
Sloterdijk, proprio all’ autobiografia dedico lasuates di dottorato a meta degli anni * 70, e che —piu
recentemente, nel 2012 — hadato alle stampe un poderoso volume di riflessioni tratte dai suoi diari), scritta
sotto formadi volume di saggi.

Il testo, infatti, composto da 12 contributi (originali e frutto di elaborazione di scritti d’ occasione), ripercorre
tutti i maggiori temi di interesse soterdijkiani: dalla storia della civilizzazione in una prospettiva
macrostorica (saggi 1 e 2) alla storia della globalizzazione (saggi 3, 4, 5 e 7), passando per tre saggi
classicamente filosofici (su Heidegger, Derridaei sofisti), e tre studi filosofico-letterari (uno su Ulisse, uno
sul Decameron e uno sulla Costituzione tedesca).

Il primo saggio viene dedicato dall’ autore al tema — estremamente dibattuto sia nelle scienze naturali (in
particolare trageologi e climatologi) che in quelle umane — dell’ Antropocene, vale adire ala


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/peter-sloterdijk-che-cose-successo-nel-ventesimo-secolo
https://d10.doppiozero.com/peter-sloterdijk-che-cose-successo-nel-ventesimo-secolo
https://d10.doppiozero.com/antonio-lucci

caratterizzazione dell’ epoca contemporanea come epoca geologicain cui i cambiamenti naturali del pianeta
Terra sono dovuti in maniera maggioritaria non alle forze geol ogiche, ma all’impatto dell’ azione umana. Da
guando il premio Nobel per la chimica atmosferica Paul Crutzen hareso celebre il termine, I’ Antropocene &
diventato un tema estremamente “di moda’ nei dibattiti filosofici. I| merito di Sloterdijk, qui, € quello di
esercitare uno sguardo perspicuo sul fenomeno, di offrire un “taglio” per comprendere la questione nella sua
portata storica: secondo Sloterdijk, infatti, I’ aver compreso che |’ essere umano é diventato ormai un agente di
cambiamento “atmosferico” globale mette in crisi I'idea di natura che abbiamo sviluppato nel corso dei
millenni.

Questa &, fondamentalmente, duplice: da un lato, la natura sarebbe solo |o scenario del dramma storico i culi
attori sono gli uomini, dall’ altro, essa sarebbe colei che dispensai beni di cui gli uomini hanno bisogno (e
che —in generoso contraccambio —immagazzinale loro scorie). Se questo duplice ruolo della natura per
I”'uomo si e stabilizzato nelle coscienze transindividuali nel corso dei millenni, col mutuo rafforzamento degli
elementi scatenanti della modernita (il Rinascimento e la sua onda lunga, la nascita dell’ economia moderna,
il fiorire del capitalismo, |’ affermarsi dello statalismo come forma di governo predominante, il virtuoso
circolo autorafforzantesi dellaricerca scientifica e I’ ampliamento della sfera della giustizia, che ha portato gli
uomini arivendicare sempre piu per se stessi in quanto individui) non e piu possibile che continui a
lungo arestare immutato.

Gli stessi elementi che hanno causato alivello globale — per Sloterdijk — lo stato di benessere generalizzato
che caratterizza il mondo contemporaneo, sono quelli che stanno portando al collasso la biosfera. Considerare
la natura come uno sfondo disponibile allo sfruttamento (in quest’idea s vede quanto sia stato importante
Heidegger per Sloterdijk) ha causato i process storici che hanno avuto come sbocco la nostra modernita. Da
allora per I’'uomo laliberta coincide con laliberta di sfruttare il pianetae le suerisorse. Ora, pero, laTerrae
di fronte alla prospettiva ddl collasso. La civilta futura sara disposta ainiziare un’ etica ascetica, fondata sulla
rinunciain virtu del bene comune? Sloterdijk chiudeil primo saggio del suo libro con questa domanda, chein
realta trova unatrattazione, e unarisposta parziale, nel secondo dellaraccolta, dedicato a concetto di
“domesticazione’. Qui Sloterdijk riprende alcuni temi gia presenti in suoi testi precedenti, come La
domesticazione dell’ essere, contenuto nellaraccolta Non siamo ancora stati salvati, del 2001, eli sviluppa
ulteriormente. Fondamental mente Sloterdijk pensa alla domesticazione come alla gestione del rapporti di
forzatrasingoli e collettivi che portaa mutamenti concreti nel modo di vita, nelle organizzazioni sociali, ma
anche nella vera e propria costituzione fisico-psichica dell’ individuo. Per quanto — anche per difendersi da
attacchi subiti in passato da eminenti avversari filosofici (Habermas) — Sloterdijk citi sempre antecedenti
“autorita” filosofiche che si sono occupate del problema della domesticazione umana (Platone, Darwin e
Nietzsche, qui) in realta il filosofo e sociologo Heiner M ihimann il suo referente teorico principale. Questi,
nel suo semisconosciuto capolavoro, Die Natur der Kulturern (*Lanatura delle culture”), del 1996, descrive
le societa umane come dei semplici conglomerati di mammiferi tenuti insieme da ondate di stress collettivo,
che aumentain situazioni di guerra, funzionando da collante sociale. Questo meccanismo di creazione del
collettivi viene descritto da M dhlmann come MSC (Maximal Stress Cooperation, “ cooperazione sotto stress
massimale’).

L e societa non sarebbero altro, dunque, che conglomerati di esseri che si sentono uniti in quanto possibili co-
militanti in una guerra comune. Le situazioni non-belliche sarebbero situazioni di disgregazione sociale, in
cui ladinamicaMSC deve essere sempre tenuta alta da surrogati come la creazione di nemici interni o le
divisioni politiche immaginarie amplificate dai media, sei collettivi che chiamiamo societa vogliono
sopravvivere. Sloterdijk riprende lateoria di Mihlimann, e ne fa una sorta di controcanto: se é vero chele
societa per lo piu nascono per dinamiche di MSC, é altrettanto vero che le piu importanti correnti filosofiche



e religiose dell’ antichita (Sloterdijk citaalivello esemplare lo stoicismo, il cristianesimo e il buddhismo)
rappresentano delle vere e proprie “ metafisiche della diserzione” (p. 45): esse miravano ala disattivazione
del potenziale polemogeno delle culture. La questione che queste considerazioni di fondo pongono € quella,
alora, che s collega— come detto — in maniera diretta alla questione posta dall’ Antropocene: possono le
culture autoaddomesticarsi? Puo una civilizzazione sussistere in manieraindipendente dalla M SC? Secondo
Sloterdijk larisposta e si. Lacreazione di reciproche interdipendenze il fattore che disinnescail potenziale

polemogeno delle culture. Piu le culture sono in reciproco contatto, scambio economico, sociale, migratorio,
meno interesse (e possibilitd) hanno di farsi la guerra.



Ph Sephanie von Becker.




Il problema, che favedere a Sloterdijk il futuro prossimo dipinto atinte fosche, € che siamo ancorain
un’epocain cui I'interdipendenza € labile e il potenziale M SC delle culture ancora il maggiore fattore di
aggregazione. Viviamo in culture locali in viadi disgregazione in direzione di una societa dalle pareti
permeabili. Queste culture stanno pero reagendo, creando fenomeni di resistenza violenti, che per Sloterdijk
sono destinati a determinare il futuro prossimo in maniera tendenzia mente catastrofica. Questa € anche la
risposta implicita alla domanda posta nel saggio sull’ Antropocene: gli esseri umani non rinunceranno in
tempi brevi allapropriaideadi liberta coincidente con il benessere, anche se non e sostenibile alivello
globale. La speranza, in entrambi i casi, viene dalle prospettive a lungo termine: un’ etica della decrescita,
basata sull’ interdi pendenza culturale e la responsabilita ambientale puo essere preparata, insegnata e appresa,
fino adiventare, nel lungo periodo, un habitus umano condiviso. La domanda aperta, che permane, € sela
specie-sapiens, e la configurazione della biosfera che ha permesso la nascita delle forme di vita che
conosciamo, saranno in grado di attendere tanto a lungo.

Il terzo, il quarto, il quinto el settimo saggio della raccolta possono essere letti assieme come un esercizio
“archeologico” rispetto ai due che aprono il libro, piu legati atemi di attualita: essi, infatti, s occupano della
nascita delle precondizioni dell’ Antropocene, e in generale della nostra contemporaneita. In particolare il
tema centrale € quello dei movimenti che hanno portato alla cosiddetta “ globalizzazione” . Anche in questo
libro — come nei precedenti L’ ultima sfera, 1| mondo dentro il capitale e Sfere |1 — Sloterdijk presta molta
attenzione nel retrodatare la globalizzazione all’ epoca delle grandi scoperte geografiche dell’ eta moderna.
Non sarebbe, quindi, con il commercio globale, il capitalismo e internet che la globalizzazione come
processo avrebbe avuto il proprio massimo dispiegamento, ma con le scoperte di Colombo, la
circumnavigazione del globo terrestre della ciurma di Magellano e il commercio delle spezie. Qui, per la
primavolta, si sarebbe sviluppata la consapevol ezza — che poi diverraun’ evidenza per coloro che, grazie ai
viaggi spaziali, hanno potuto osservare la Terradall’ esterno, come unatotalita da cui e possibile prendere
distanza— che siamo su una sorta di grande (astro-)nave, rispetto a cui un “fuori” (fatta eccezione per le élites
di astronauti) non é possibile. Per questo il portato della globalizzazione deve essere la riconsiderazione di
quella“grandezza trascurata’ (p. 57) che &€ sempre stato I’ ambiente, nei calcoli che I’ umanita deve fare per
assicurare la propria sopravvivenza futura: torna qui il discorso ecologista, dominante nel saggi di apertura.
Cosi comeritornalariflessione sulla necessita di aprire le culture a processi di domesticazione che le
rendano progressivamente sempre piu aperte e interdipendenti.

Questo appare particolarmente evidente nel saggio Il mondo sincronizzato (pp. 64-75), che meritauna
contestualizzazione, se si vuole comprendere anche la posizione di Sloterdijk nel panorama filosofico-
politico contemporaneo. Il pensatore di Karlsruhe, infatti, viene posizionato, nella madrepatria Germania,
sulla destra dello spettro politico, soprattutto dopo aver preso posizione in maniera netta contro le politiche di
immigrazione e di accoglienza del governo Merkel, in unafamigerataintervista dell’ Ottobre 2016 per il
magazine culturale Cicero, e dopo che il suo collaboratore storico ala Hochschile fur Gestaltung, Marc
Jongen, é diventato un esponente di spicco del partito antieuropeista Alternative fir Deutschland.

In particolare la posizione criticanei confronti della politicadelle “frontiere aperte” nei confronti dei
profughi gli hafruttato unaforte resistenza da parte dei circoli accademici e intellettuali, entro i quali,
addirittura, viene ormai spesso considerato “persona non grata’” .

Il saggio in questione, pero, rende pit complessala posizione di Sloterdijk, in quanto, qui, viene sostenuta la
tesi per cui gli Europei, dopo aver per quas 400 anni esercitato una sortadi “privilegio nella
globalizzazione”, ne stanno subendo una da parte loro, rispetto a cui sarebbe ingiusto, impossibile e ipocrita
tirarsi indietro. Sloterdijk parla addirittura di un compito urgente per la pedagogia del futuro, vale adire



quello di creare individui che non soffrano della perdita delle “ pareti immunitarie” che fino ad oggi hanno
caratterizzato le nostre strutture statuali. Combinare lo Sloterdijk che sostiene che I’ Europa deve capire che
“non esiste alcun dovere di autodistruggersi”, come viene detto in chiusura dell’ intervistaa Cicero, in
relazione a una politica di aperturaindiscriminata delle frontiere, con lo Sloterdijk che —a pagina 72 del libro
che stiamo commentando — afferma che “se si considera il processo di globalizzazione su un ampio scenario,
S evidenzia una situazione in cui non solo per motivi economici, ma anche in considerazione della
responsabilita morale complessiva per il processo mondiale, dovremo lasciarci coinvolgere [nei process di
accoglienzadel migranti, NdA] in modo ancor piu deciso di quanto non abbiamo fatto finora’, sarail
compito di chi vorra occuparsi in futuro manieratematica del pensatore tedesco, della sua politica, e delle sue
aporie.

Ancheil saggio che dail titolo allaraccolta s pone entro la scia delle descrizioni macrostoriche che abbiamo
finorariportato. Per Sloterdijk, |la domanda “ che cosa ha caratterizzato il ventesimo secolo?’ ha come
risposta “lapassione per il reale”. Si tratta qui, pero, di un “reale’ diverso siadaquello di Lacan, che da
guello di Alain Badiou, da cui Sloterdijk riprende I’ espressione “passione per il reale’.

Il “reale” di Sloterdijk €il reale del capitalismo, vale adire la costruzione del sistema occidentale di sgravio
(erelativo miglioramento) delle condizioni di vita basato su un progressivo sfruttamento della natura. Questo
ha portato all’idea contemporanea di liberta, intesa (come visto anche nel saggi precedenti) come assoluta
mobilita e possibilita di impiego e dispendio delle risorse naturali.

La parte centrale del libro sloterdijkiano é costituita da due saggi di tema filosofico, uno dedicato a Derridae
I"altro ad Heidegger.

Nel primo Sloterdijk gioca, in un sistema di specchi costruito ad arte, con Derrida, “ decostruendolo” a suo
modo. Il filosofo francese viene interpretato — prima— in discontinuita con il mondo filosofico antico, in cui
lafilosofiaeraun’ars moriendi, mentreil francese per Sloterdijk si sarebbe fatto portavoce, invece, di una
filosofia della sopravvivenza. Sloterdijk, poi, cercadi piegare in manieradupliceil filosofo di El Biar alla
propriainterpretazione: prima, ponendolo in correlazione con Freud e Bloch, descrivendo la decostruzione
come unaterzaformadi “interpretazione dei sogni”, atta a smascherare le fragili imposture delle costruzioni
metafisiche che hanno da sempre tentato di segnare il discrimine tra morte e vita, poi, sostenendo che Derrida
—nell’ ultimafase della sua vita— abbia abbandonato |a decostruzione per un pensiero “dell’ affermazione” (p.
138). Quanto I’ interpretazione sloterdijkiana sia ermeneuticamente vicina alla lettera di Derrida— o meglio,
guanto essa sialegittima— e difficile dadirsi. Quello che & perd non si pud negare e cheiil filosofo tedesco si
vedain unarelazione di continuita, di vicinanza estremaa Derrida, che lo pone addirittura nella condizione di

fare del francese un pensatore dell’“imperativo immunitario” (p. 136).

Lavicinanzache Sloterdijk sente nei confronti di Derrida appare chiara quando si leggono le ultime righe del
testo come un appello che egli rivolge ai filosofi, e quindi anche a se stesso: “Derridal|...] avevariconosciuto
lanecessita di nuove alleanze della filosofia con la non-filosofia. A me pare che oggi dobbiamo proseguirein
questadirezione. [...] Dobbiamo tornare nelle strade e nelle piazze, riapparire sulle pages littéraires e sugli
schermi televisivi, nelle scuole e nei festival popolari per restituire al nostro mestiere, il piu lieto eil piu
malinconico del mondo, quell’importanza che, se meritata, gli spetta anche negli ambiti dellavita
extraccademica. Tantissima gente chiede, con un’ urgenza che non s era piu vista da tempo, che cosa sia
vivere bene e in modo consapevole. Chi crede di conoscere unarisposta, o chi vuole rispondere ponendo una
domanda alternativa, adesso deve farsi avanti e prendere laparola’ (pp. 141-142).



Il saggio su Heidegger politico fa da controcanto a quest’ ultima citazione che chiude quello su Derrida.
Heidegger, per Sloterdijk, € proprio quel pensatore che non e riuscito né arispondere a questa domanda, né a
porne una alternativa. Il motivo sarebbe che Heidegger € stato un pensatore politico da parte a parte, la cui
politicita, pero, e tragica, in quanto naufragata nel nazismo. Secondo Sloterdijk la politicadi Heidegger
andrebbe interpretata dal punto di vista dellatemporalita: da un lato, quella esistenziale, dall’ altro quella
storico-fattuale. La questione politica heideggeriana consisterebbe, dungue, nel tentativo di applicare ai
collettivi latemporalita esistenziale cheil filosofo di Mef3kirch avevatracciato per i singoli. D’ altro canto
essa sarebbe lafierarispostadi un pensatore vittimae (al contempo) alfiere del “pathos estremistico” (p. 175)
proprio del suo tempo, che lo ponevain contrapposizione con |’ idea che la storia fosse alle battute finali,
come hanno sostenuto invece autori come Dostoevskij 0 Alexandre Kojéeve. Per Sloterdijk Heidegger fu
nazista perché vide nel nazismo un modo, per una comunita, di contrapporsi alafine della storia capitalistica,
al regno del benessere massificato che renderebbe I’ uomo un animale bolso e privo di passioni “costruttrici di
storia’, incarnando cosi a livello sovraindividuale latemporalita esistenziae.

Quanto questo tentativo fu tragico € lastoriaadirlo, e Sloterdijk ne sottolinea la pericolosita— e I’ attualita—
con la chiusura del suo pezzo: “Gli Europei dovrebbero sapere che non € pitl possibile parlare con persone
che intendono fare la Storia. Se cosi stanno e cose, noi dovremmo cercare di spiegare ai nostri amici
americani ancoraricettivi nei confronti delle argomentazioni, che non sono stati né Dio né |’ Essere ad aver
dettato a Bush i suoi discorsi e le sue guerre, ma autori che, allaluce della nostra esperienza, invitiamo a
esprimere con chiarezza cio che intendono dire” (p. 203).

Il riferimento a Bush va da contestualizzare con il testo, cherisale a 2005, ma ovviamente € oggi piu che mai
attuale.

| saggi Il Rinascimento permanente (pp. 149-167), Quasi una sacra scrittura (233-242), e Odisseo il sofista
(204-232) testimoniano la passione tutta sloterdijkiana per la letteratura, daun lato, e I’acume e |’ acribia
dello storico della culturanell’ utilizzare tutti i documenti prodotti da una civilizzazione, nel tentativo di dare
un quadro coerente del funzionamento di quella stessa civilta, dall’ atro. In questo caso |’ operazione di
Boccaccio nel Decameron, lafigura poliedrica e pluridotata di Odisseo e la Costituzione tedesca sono solo
tre aspetti della costruzione del singolo e dei collettivi in quello che noi siamo abituati a chiamare “il mondo
occidentale”, quello che va dalla grecita a oggi: un mondo basato sull’ideale di un individuo che & in grado di
diventare sempre qualcosadi piu di quello che é (Odisseo), su un modello di societa che sa creare sempre di
nuovo gli strumenti per rinnovarsi nei periodi di crisi (sul modello del Rinascimento nel confronti del
Medioevo, di cui il Decameron e espressione seminale), o che € in grado addiritturadi rigenerarsi
completamente dopo gli eccessi polemogeni che la hanno rasa a suolo (ad esempio attraverso la redazione di
guel particolare tipo di testi sacri che sono le costituzioni degli stati moderni, in generale, e quelladello stato
tedesco, in particolare, che aveva come scopo propugnare un’ atraideadi politica e di umanita dopo il
nazismo e la seconda guerramondiale).

Chiude il libro un saggio dedicato allarivalutazione del ruolo del sofistanel pensiero occidentale. Sloterdijk
pone lafiguradel sofistain diretta continuita con Odisseo (che, non a caso, viene definito “ sofista’ gia nel
titolo del saggio alui dedicato): vale adire un uomo che non si arrende a proprio destino (sia esso quello di
essere nato in una precisa posizione sociale, localita geografica, disponibilita economica o altro), ma che fadi
tutto per creare gli strumenti per cambiare, prendere in mano, modificare, influenzare la propriavita.

Contro le metafisiche della rassegnazione di Platone, degli stoici e di Agostino, Sloterdijk vede nei sofisti, in
Odisseo, e nel moderni che ne sono gli eredi, gli uomini che hanno “fatto”, e continuano afare, I’ Occidente
come lo conosciamo: quelli acui si rivolge I'imperativo rilkiano caro al pensatore di Karlsruhe, “Devi



cambiare latuavita’.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Peter Sloterdijk

Tl
-
p—

*  Che cosa e successo
nel xx secolo?




