DOPPIOZERO

| labirinti della percezionedi Vargas

Enrico Piergiacomi
28 Settembre 2017

Il teatro & colto tramite i sensi, tramite lamente, o tramite |’ azione congiunta di sensi e mente? E il problema
epistemol ogico fondamentale e decisivo sollevato dall filo di Arianna di Enriques Vargas, fondatore e padre
poetico della compagnia Teatro de los Sentidos. Per parlare con una maggiore precisione, si tratta, anzi, di
una questione labirintica. Quale che siala pista che viene percorsa per rispondere alla domanda, ci si
imbattera, infatti, piu in sentieri interrotti, in lunghi corridoi aperti e oscuri, ma soprattutto in una perdita
completadel proprio orientamento. Vargas costituirain questa sede un interlocutore per cercare di procedere
con minore pauranel labirinto del teatro. Col suo aiuto, forse si potraforse impostare le basi per capire un
giorno qual cosa su questa strana, giovane e ancora misteriosa arte.

Larisposta pit semplice e lineare alla domanda di apertura & senza dubbio quella che il teatro si coglie
tramitei sensi. Non e del resto, questo, oggetto di un “vedere’? L’ etimologia stessa di teatro deriva dal verbo
theaomai, che e appunto legata piu di frequente alla sfera della vista, di cio che cade sotto gli occhi di una
piccola o vasta moltitudine di persone, radunatesi per assistere a uno spettacolo. Oppure, non e forseil teatro
un’ esperienza che bisogna piuttosto “udire”? Gli attori elaborano costruzioni ritmiche che solo le orecchie
possono udire, in quanto organi deputati a distinguere la successione e la scansione dei suoni nel tempo.
Discorsi analoghi si potrebbero fare anche per il gusto, per I’ olfatto e per il tatto, che tuttavia sono usati
molto meno dagli artisti rispetto a vista e udito. Parlando in maniera necessariamente piu astratta e generica,
poichéil discorso ci porterebbe altrimenti troppo lontano, il teatro pud essere colto da questi tre sensi quando
un attore induce uno spettatore, ad esempio, a cogliere coi sapori un’ esperienza dimenticata (in modo simile
alla celebre Madelaine di Proust), ad avvertire con gli odori che cosa accade nell’ intimo di chi emana quel
profumo, aricavare col tatto una relazione profonda con il corpo di un’ atra persona, abbattendo cosi il muro
comunicativo che si frapponetra“me” e questo “altro”.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/i-labirinti-della-percezione-di-vargas
https://d10.doppiozero.com/enrico-piergiacomi
http://www.ilfunaro.org/?p=8746

Monet, Ponte giapponese.

Il filo di Arianna di Vargas mette pero in guardia dallafacile risposta che sia la pura sensazione a mettere in
contatto con la bellezza dell’ arte teatrale. Cio pud sembrare un’ affermazione paradossale o persino errata,
quando riferitaa un artista fondatore di un “teatro dei sensi”. Eppure, il punto emerge in modo piuttosto
chiaro dalla semplice circostanzafisicain cui € calato lo spettatore dello spettacolo di Vargas. Esso s trova
collocato nell’ oscuro e silenzioso labirinto di Minosse, ricreato appositamente nelle sale del Centro Culturale
Il Funaro di Pistoia. Ora, il contatto con il buio e con il silenzio comporta, nello spettatore coinvolto, una
sospensione di vista e udito: il teatro nello spettacolo di Vargas non passa, pertanto, per il tramite esclusivo di
guesti due sensi. Ma una sorte migliore non arride nemmeno a gusto, olfatto, udito, che pure sono usati
generosamente e con delicatezzain Il filo di Arianna. Vi sono momenti in cui dominano il mondo
sensoriale dello spettatore.

E quanto accade, ad esempio, quando quest’ ultimo & invitato da un’ attrice a percorrere un corridoio oscuro
usando solo le mani, ossiaimmaginando che «gli occhi sono ora nella punta delle tue dita». Altrettanto
frequenti sono perd i momenti in cui si esce di nuovo e all’improvviso dal buio allaluce, oppure dal silenzio


http://www.ilfunaro.org

totale auna giungladi suoni. Seil teatro fosse percepibile semplicemente tramite i sapori, gli odori eil tatto,
sarebbero stati le sole guide dello spettatore al’ interno dell’ intricato labirinto di Vargas. Macio non
accaduto, e forse e giusto che sia cosi.

In Vargas, |’ occhio vienein tal modo volutamente accecato, e le orecchie volutamente assordate. Gusto,
olfatto e tatto sono usati, di contro, per creare varchi inediti nella percezione, e tuttavia non esauriscono
I’ esperienza del teatro. Non vi & senso che puo pertanto coglierlo da solo, per quanto affinato e acuto esso sia.






Dali, Gioco lugubre.

Forse perd potremmo ancora continuare a dare alla domanda “tramite cosa si coglieil teatro?’ larisposta“la
sensazione’, dando una risposta meno grossolana e piu precisa. |l teatro non e questione di mera percezione,
madi percezione integrale. Poiché nessun senso isolato basta ad addentrarsi nel labirinto del teatro, alloraée
la collaborazione e |’ armonica alternanza di vista, udito, gusto, olfatto, tatto a permetterci di seguirlo e di
trovarvi, alafine, un’uscitaalaluce del sole.

Anche questapistasi rivela, pero, fallimentare in ultimaistanza. Si riprenda, atal proposito, I’invito

dell’ attrice aimmaginare che «gli occhi sono ora nella punta delle tue dita». Dire che questo &€ un semplice
invito ausare al tempo stesso due sensi (= la vista accecata, il tatto) sarebbe falso e riduttivo. Anzitutto,
I"indicazione € data attraverso il linguaggio, quindi per il tramite di un canale che passa materialmente
attraverso I’ udito, eppure comunicaistruzioni alla mente e alavolonta. Va poi aggiunto che immaginare che
«gli occhi sono ora nella punta delle dita» non & soltanto un’ esperienza sensoriale. E una sinestesia, ovvero
un processo percettivo di tipo poetico, in cui un senso si contamina con un altro, mediante |’ apporto della
mente e della volonta. Bisogna pensare e voler vedere con il tatto, o almeno toccare come se si vedesse, non
semplicemente toccare a occhi chiusi. Il punto e che, in assenza della mente o dellavolonta e di attori che
hanno il preciso intento di istruirle, il teatro non si potrebbe dare ei sensi non sarebbero spronati ad andare
(poeticamente) oltrei propri limiti innati.

Questa considerazione ci spinge allora ad abbandonare la primaipotes (“il teatro si coglie tramite la
sensazione”’) e avalutare il suo opposto. Forse e lamente ariuscire a coglierlo. | sensi costituirebbero,
pertanto, solo una condizione necessaria per un’ attivita mentale speciale. Le visioni, i suoni, i sapori, gli
odori e le sensazioni tattili di uno spettacolo si limiterebbero a“risvegliare” le possibilita latenti della mente,
che nellapigravitadi ogni giorno si adagia, invece, su abitudini e percorsi consolidati. In lineadi principio,
si potrebbe addirittura supporre che la sensazione sia necessaria solo per noi. Lamente di un dio —ammesso
che esista, 0 che esista e faccia qualcosa— sarebbe forse in grado di attivare questi processi mentali speciali,
senzalo specifico apporto dei cinque sensi.

L a soluzione non puo pero risiedere nemmeno qui. In senso proprio, lamente astrattasi dalle impressioni dei
sensi coglie cose davvero particolari: proposizioni, concetti, nessi causali, laveritaelafalsitadi enunciati sul
mondo, o cose elaborate e astratte di tal genere. Malil teatro puo prescindere da tutte queste cose, anzi
potrebbe addirittura essere danneggiato dallaloro presenza, piu che dallaloro assenza. Torniamo, infatti, a
caso dell filo di Arianna di Vargas. Uno dei materiali poetici acui il suo spettacolo si ispira e ladimensione
dallanascita. Tutto il labirinto € costellato dariferimenti a essa: i corridoi stretti e bassi che lo spettatore &
costretto ad attraversare gattonando gli offrono, ad esempio, lalampante impressione di passare un condotto
uterino e di venire, di Ii apoco, al mondo, trale braccia della madre. Ora, nell’ usare questo materiale poetico,
Vargas non ci dice nullaintellettualmente su cosa siala nascitain sé. Non ci illustra, mediante proposizioni o
concetti o simili, quali siano e cause della generazione e della corruzione, né se nascere sia un bene o un
male o un indifferente. Noi proviamo, con Il filo di Arianna, qualcosadi analogo all’ esperienzadalla
rinascita. E anche ignorando intellettualmente che cosa siano i due eventi, il teatro € comunque avvertito. La
mente e dungue un requisito necessario per esperirlo, manon lo strumento chiave definitivo.



Pollock, Murale (1943).

Resta aperta laterza e ultima opzione. Forseil teatro e colto tramite |’ azione congiunta del sensi e della
mente. Le considerazioni svolte prima circal’ esperienza sinestetica dell’ immaginare che «gli occhi sono ora
nella punta delle dita» alludono al fatto, del resto, che una qual che relazione deve instaurarsi tra sensazione e
intellezione. Anche la constatazione che almeno la mente umana (forse non quelladivina, se c’€) abbia
bisogno del sensi per poter operare in maniera speciae sembraindicare che € proprio qui che va cercata una
soluzione a problema oggetto di questo studio. Ne segue, forse, che I’ esperienza del teatro siarealmente

un’ esperienza sinestetica. E, forse, un processo guidato dalla mente che, tuttavia, non cerca concetti o la
verita/ lafalsitadi alcuni enunciati sul mondo, bensi consente di guidare e affinare i sensi in direzioni
percettive inedite.

Vi e pero un’ ulteriore difficolta, che Vargas solleva proprio all’inizio dell filo di Arianna. Lo spettatore &
introdotto sulla scena dello spettacolo dopo essere stato preparato da due attori. Trai gesti daloro usati, va
menzionato almeno I’ atto di porre un piccolo specchio sotto il mento dello spettatore, che hal’ effetto di

fargli credere che sotto di lui vi eil soffitto e sopradi lui il pavimento, dunque di disorientarne la percezione,
per poi introdurlo nel primo cunicolo del labirinto. Per dirlain termini immaginifici, 1o spettatore é introdotto
dai due attori in un sogno: in una condizione psichicain cui i processi mentali e sensoriali ordinari sono
alterati. Mantenendo |la debita cautela, si puo tentare di aggiungere, inoltre, che cio che Vargasfanon é altro
che esplicitare quello che avviene ogni volta che si va ad assistere a uno spettacolo. Chiunque accetti e
partecipi a gioco scenico si calain un sogno a occhi aperti, divenendo cosi pronto a recepire le immagini di
intensa e irreale bellezza che vengono |1 evocate.

Ora, quando s sogna accade chei confini trasens eintelletto vengano di colpo abbattuti. Le loro operazioni
si confondono, tanto che si potrebbe dire che il sognatore vede quel qual cosa che pensa con la mente (per



esempio, un gatto con le ali) e, a tempo stesso, crede con la mente di vedere questo stesso qual cosa (appunto,
che un gatto con le ali esiste e voladi fronte alui). La conseguenza di tale abbattimento di confini € che non é
piu possibile dire che sensi e intelletto entrino in una relazione particolare, quando ci immergiamo

nell’ esperienza teatrale. Queste nostre due parti semplicemente diventano una cosa sola, sicchéil

meccanismo di avvertimento del teatro — che pareva essere risultato comprensibile — ritorna di nuovo
inesplicabile. Infatti, con questo paragone col fenomeno onirico, s ripete sotto altraformalates cheil teatro
si coglie tramite unaformadi percezione integrale, ossiasi ricade in tutte le difficolta prima ricordate.

Kush, Ripples on the Ocean.

Il fatto che |’ esperienza del teatro accada e che molti di noi possano dire di averla attraversata almeno una
volta e, insomma, una cosa che nessuno (neppureil pil scettico) pud mettere in discussione. Ma perché
avvenga, con quali strumenti si fa si che avvenga e quando avvenga appare ancora essere un mistero, seppure
I"ipotesi sinesteticarisulti essere laforma fors meno approssimativa per spiegarlo. Essa costituisce un
notevole caso di “dottaignoranza’.

La conclusione teoretica di tutto questo discorso potra apparire di certo assai deludente: che cosasiail teatro
e comelo s colga, non lo so. Né ho ancora incontrato un pensatore o un artista— vivo o morto, non importa—
che siariuscito a spiegarmelo, incluso o stesso Vargas. La storiadel teatro e il suo sviluppo tuttorain corso
sono un’ accozzagliadi fallimenti nel praticare un’ arte che non si conosce, o si coltivain modo ancoratroppo



poco lucido. Datale impasse conoscitivo, puo forse derivare, perd, una conseguenza etica ed estetica
positiva.

Forse € proprio in questa assenza di lucidita e di perditatemporaneadi sé cheil teatro manifestala suavirtu
somma. Nella condizione onirica che genera, lanostra sensazione e la nostra mente si liberano per un
attimo di tutto cio che é pesante, superfluo, gretto, divenendo cosi piu leggere e sensibili alla bellezza.
Troppariflessione famale, quando si vuole avere a che fare con la poesia del teatro. Meglio allora accogliere
lacondizione di serenitachei sogni ricamati dagli attori riescono a procurare, senza pretendere di capire tutto
subito. Il fallimento dellariflessione costituisce, allora, un passo necessario per abbassare le proprie
resistenze mentali e per svuotarsi I’anima, lasciando emergere uno stato di gioioso entusiasmo.

Cio vale, in ultimaanalisi, anche per lo stesso lavoro Il filo di Arianna. Usciamo dal labirinto di Vargas
ancora piu ignoranti e incerti di prima. Maci sentiamo, a tempo stesso, piu sereni nella percezione e nel
pensiero del bello, oltre che pieni di sentimenti di riconoscenza verso gli amici attori e le amiche attrici, che
ci hanno fatto per un momento il regalo del gioioso abbandono a uno stato di sogno vigile.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




