DOPPIOZERO

Giorgio Agamben. Innocenza radicale

Antonio Lucci
26 Settembre 2017

Sebbene Giorgio Agamben abbia dichiarato chiuso, nel 2014, il suo progetto ventennale di un’archeologia
dellapolitica e del diritto, che ha preso il nome di Homo sacer, con la pubblicazione del volume |’ Uso dei
corpi, la sua produttivita non e affatto diminuita, eil nuovo testo dell’ autore romano, Karman. Breve trattato
sull’azione, la colpa e il gesto, uscito recentemente per i tipi Bollati Boringhieri, ne € —non o fossero stati
abbastanzai testi usciti in precedenza, dedicati, tragli altri, aMajorana, aPulcinella, e alle proprie vicende
biografiche — I’ ulteriore riprova.

Se si volesse speculare, si potrebbe addirittura arrivare a sostenere che questo volume potrebbe occupare il
posto vuoto lasciato enigmaticamente da Agamben nella posizione 1.4 del suo progetto.

In Karman Agamben presentaa contempo una summadei motivi portanti del suo pensiero e unaloro
evoluzionein unadirezione inedita. Come il sottotitolo indica, I’ azione, la colpa e il gesto sono le tre grandi
categorie oggetto dell’ analisi agambeniana.

Queste vengono analizzate tramite gli strumenti teorici che hanno reso famoso il filosofo (e spesso gli hanno
attirato critiche anche feroci): lafilologia storica, il diritto (Agamben ha alle spalle una formazione
universitariada giurista, fatto che non vamai dimenticato quando si leggono i suoi lavori), e — ovviamente —
lafilosofia.

Nel primo capitolo del testo, La causa e la colpa, Agamben parte proprio — come spesso € solito fare — da
un’analis filologica, cherivelal’ originaria oscurita etimologica (e parentela concettuale) dei termini in
guestione: la causa non sarebbe altro che una precisa“cosa’ nell’ atto in cui essa viene inclusa nell’ ambito del
diritto (p. 14). E proprio in queste pagine che si delinealatesi di base di Agamben: la causa e la colpa sono
due concetti che non appartengono all’ edificio del diritto, ma permettono I’ entratain esso, il suo stesso
costituirsi (p. 16).

Ma come avviene questo costituirsi? Larisposta del filosofo e che avviene attraverso il concetto di
“pena’ (p. 17).

Ricordando che con “pena’ indichiamo siail “prezzo da pagare” per un’ azione extralegale, che una
sofferenza senza spiegazione, Agamben s richiamaal giuristatedesco Carl Schmitt (p. 22) per evidenziare
come non esista una col pa senza la corrispondente pena. Quella che in apparenza potrebbe sembrare

un’ affermazione banale, in realta contiene in sé un portato radicale: € solo |’ esistenza di un ordinamento
giuridico che stabilisce come sanzionabile un’ azione, che rende quest’ azione una colpa. Al di fuori

dell’ edificio del diritto non esiste alcuna colpa, ma solo unaradicale innocenza del vivente in quanto tale.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/giorgio-agamben-innocenza-radicale
https://d10.doppiozero.com/antonio-lucci

L a colpa esiste come tale solo in virtl della pena che la sancisce. E per questo che la sanzione & cosi
importante all’ interno dell’ edificio del diritto. Richiamandosi ancora una volta all’ origine etimologica del
termine, Agamben — sulla scorta del linguista francese Emile Benveniste —ritroval’ origine del concetto di
“sanzione” in “sanctus’ (e non —come un lettore di Agamben si aspetterebbe —in “sacer”, p. 32), termine che
indica un’interdizione totalmente (Ilegata a una legge) umana, in cui il fattore religioso non gioca alcun ruolo.
La sanzione sarebbe dungue il modo in cui gli uomini puniscono —entro il recinto giuridico dei fatti umani —
la colpa: essa sarebbe, dunque, il fatto costitutivo dellalegge.

Questa sconvolgente immanenza e arbitrarieta radical e della legge — che unisce ambiguamente in sé sempre
lagiustiziaallaviolenza— s vede in maniera chiarain quella che comunemente viene chiamata “legge del
taglione”. Laparola“taglione” trovalasuaorigine nella parolalatina“talis’ (dacui I’italiano “tale”): auna
precisa azione criminosa corrisponde esattamente — tale e quale — la stessa azione come sanzione, laquale,
pero, in quanto inclusa nell’ edificio del diritto, € permessa (p. 38). Questo rende evidente — agli occhi di
Agamben — come non esistano col pe, ma solo azioni sanzionate, ossia azioni innocenti che perdono laloro
innocenza solo nel momento in vengono dichiarate colpevoli. “ Tutto e bene”, come sentenziava Edipo nel
momento di massima accettazione dellatragicita del proprio destino, o meglio, “ogni azione é di per sé
innocente”, se volessimo forzare in direzione agambeniana la sentenza edipica.

Che lalegge culminante in una sanzione sialalegge migliore &, pero, tanto comunemente dato per scontato
quanto cosa dubbia, come ricorda Agamben sulla scorta del giurista romano Ulpiano (pp. 42-43). E non e
affatto da sottovalutare che giail diritto romano — vale a dire la struttura portante del nostro ordinamento
legale moderno — abbia posto un serio dubbio sullalegittimita della sanzione come mezzo di correzione
legale.



Lanecessitadi ripensarei limiti delle nostre definizioni di causa e di colpa, e del conseguente edificio del
diritto, viene avanzata da Agamben nei capitoli 2 e 3 del suo testo, rispettivamente intitolati Crimen e
Karman e Le aporie della volonta.

Se pero il lettore esperto di Agamben, nel primo capitolo, hatrovato i riferimenti teorici acui é stato abituato
dal filosofo romano (il diritto, Franz Kafka, i giuristi Y an Thomas, Carl Schmitt e Hans Kelsen), in questi
due capitoli vaincontro auna sorpresa: i punti di riferimento concettuali dell’ autore cambiano, diventando —
per chi conosce Agamben — alquanto inusuali. Lo studio dell’ etimologia latinalasciail posto aquella
sanscrita, e I’amato (noto e spesso “saccheggiato” da Agamben) Emile Benveniste al meno conosciuto
Adolphe Pictet, autore di un poco noto quanto affascinante Les origines indo-européennes. Essai de

pal éontologie linguistique. Questo e il ponte che permette ad Agamben di alargare le sue analisi di filologia
storica, ma pure di operare una sortadi “passaggio a Oriente” filosofico, andando a descrivere alcuni
momenti portanti dellafilosofia buddhista. I motivo del movimento teorico agambeniano €il ritrovare
I”origine del latino crimen (dacui il nostro “crimine”’) nel sanscrito karman, che per i buddhisti indicala
volonta, |’ intenzione dietro al’ azione (p. 49). Secondo Agamben e chiaro che I’ intera struttura teorica
dell’insegnamento buddhista si basa sul fatto che «karman significhi crimen, che vi sia, cioé, qualcosa come
un’ azione imputabile e produttrice di conseguenze» (1vi).

La conseguenza di questaidea dell’ azione come crimine, e del crimine come frutto di un’intenzione, sara
decisiva per I'idea di soggetto che staallabase dell’ edificio dellafilosofia (in particolare di quella
occidentale). L’ idea che esista un’ azione imputabile, infatti, secondo Agamben portera alla formulazione del
concetto di volonta, che non e atro che lo strumento teorico tramite cui un’ azione puo essere legata
inscindibilmente a un soggetto. A livello filosofico vale la pena qui notare un’ evoluzione del pensiero
agambeniano che giaeraall’ operane L’ uso dei corpi (e in generale in quest’ ultimafase della sua
produzione): una progressiva critica ad Aristotele (che — nel decenni scorsi — era sempre stato, invece, un
punto di riferimento “in positivo” per il filosofo romano) e un parallelo progressivo avvicinamento a Platone.
Se, infatti, «appartiene alla piu profonda intenzione del pensiero platonico il tenace, inflessibile — e, per un
greco, quasi impensabile — tentativo di identificare atrove che nell’ azione il luogo dell’ etica e della politica»
(p. 61), significa che Platone ha cercato progressivamente (ponendosi, in questo, dalla parte di Buddha), di
situare il bene dell’ uomo dalla parte dell’ Essere e della contemplazione, mentre invece Aristotele e colui che
s e posto dalla parte dell’ azione e del divenire. Questa dicotomia (essere/divenire, che si rispecchiain quella
contemplazione/azione) e |’ oggetto delle analisi del capitolo 3 del libro, che racconta la storia del passaggio
dal mondo antico a quello cristiano come la storia— tramite Aristotele — della creazione del concetto di
volonta (p. 82). Lavolonta, come accennato, non sarebbe nient’ altro cheil dispositivo filosofico che
aggancial’ azione al soggetto, facendo di questo il responsabile (imputabile, quindi sanzionabile) dei propri
atti (p. 127). Ed é per questo che bisogna andare — come indicail capitolo conclusivo del libro fin dal titolo —
Al di la dell’ azione.

Lo sparring partner di Agamben é qui sempre Aristotele, per cui «I’ azione umana appare come la
dimensione che si apre in vistadel bene» (p. 104). Questo, pero, presuppone che tral’ uomo el suo bene ci
sia «unafrattura» (p. 105). Per questo, I’uomo, secondo Aristotele, deve agire: perché egli non il bene, deve
attuare il bene. E questa necessita di attuare il bene, per Agamben, eil retaggio che Aristotele lasciain mano
al Cristianesimo e all’ Occidente tutto: il bene & qualcosa che varicercato, che deve essere voluto, e non

qual cosa che giace nell’ essenza dell’ uomo. Se Goethe, al’inizio del Faust, ha potuto sostenere che «In
principio eral’ azione», o ha potuto sostenere solo perché st muovevain un orizzonte concettuale
profondamente segnato dalle coordinate etiche aristoteliche.



Contro Aristotele vengono fatti giocare da Agamben Platone e Schopenhauer (e, in parte, Kant, tramite

un’ ardita torsione teorica): ancora una volta due referenti che nell’ arco filosofico del pensatore romano
stanno prendendo progressivamente sempre piu importanza, soprattutto rispetto a unarelativa assenza nella
produzione passata. In particolare Platone, che evidenzia come nellavita— e nellapolitica— siadecisivala
dimensione (e lametaforica) del gioco: I attivita senzafine per eccellenza. E insieme a Platone — con un
ruolo addirittura piu importante — Buddha (p. 128): &, infatti, stato il buddhismo il tentativo pit grandioso di
liberare il soggetto dalla catenachelo legaai due poli dellavolonta e dell’ azione. Larivelazione di Buddha
sarebbe in questo senso il tentativo di rendere il soggetto quello che e indipendentemente da quello che fa, di
sciogliere il nodo scorsoio che consiste nell’ identificazione azione-soggetto. Non necessariamente un uomo
chefail male @ malvagio, cosi come un’ azione buona non rende chi la compie, di per s&, buono. La colpa, il
crimen, & sempre legata all’ azione, ma non necessariamente al soggetto, che deve liberarsi di essa, e dell’idea
di essere un polo generatore di azioni, che a sua volta viene generato retroattivamente da esse.

Laconclusione di Agamben € legata a un suo vecchio tema (il testo Note sul gesto, pubblicato nella raccolta
Mezzi senza fine del 1996, risale addiritturaa 1992), quello — appunto — del gesto.

Il referente teorico acui sl agganciano le analisi sul gesto di Agamben, oltre alla dottrina buddhista, e il suo
amato Walter Benjamin, e in particolare il Benjamin di quel testo del 1921 — Sulla critica della violenza — a
cui Agamben aveva dedicato giauno dei suoi primissimi scritti giovanili, il saggio Sui limiti della violenza
del 1970. Come gianel 1970, e apiu riprese nel corso del suo lavoro filosofico (come ad esempio nella parte
centrale di Stato di eccezione), ad Agamben interessail tentativo di Benjamin di scollegare |’ azione umana
dal circolo mezzi-fini, in modo da pensare un’ azione “pura’, che abbiail proprio finein sé. Il paradigmadi
guest’ azione pura sarebbe per I' Agamben di Karman, appunto, il gesto, quale ad esempio si danelle
cosiddette “arti performative” (p. 131).

Questo sarebbe un «terzo modo dell’ attivita umana» (p. 137), oltre laprassi e la produzione, «un’ attivita o
una potenza che consiste nel disattivare e rendere inoperose le opere umane g, in questo modo, le apre aun
nuovo, possibile uso» (p. 138).

E proprio su queste analisi sul gesto — che resta in qual che maniera un oggetto filosofico non completamente
esplicitato né identificato dal filosofo romano — che si chiude Karman, che di certo rappresenta
un’interessante sviluppo nel percorso di pensiero di uno dei piu importanti filosofi viventi, e —aparere di chi
scrive — un parziae punto di svolta nel suo stesso orizzonte teorico, grazie all’ inserimento dell’ inedito
elemento filosofico orientale.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




[
A -




