DOPPIOZERO

Chi eTran Duc Thao?

Alexandre Féron
17 Settembre 2017

-Assecondando i miei percorsi formativi mi sono imbattuto piu volte, ein relazione a questioni e autori
differenti (marxismo, fenomenologia, linguistica; Derrida, Althusser, Fanon), in un filosofo cui si devono due
testi importanti, Phénoménologie et matérialisme dialectique e Recherches sur I’ origine du langage et de la
conscience, e decisamente interessante anche per il particolare percorso di militanza, fallimentare, ma non

di meno emblematico, che si € trovato a vivere. Quando ho letto questo testo di Alexandre Féron, ho pensato
che tradurlo potesse essere una eccellente introduzione al pensiero e alle vicende personali di Tran Duc
Thao, forse la prima presentazione del suo lavoro in Italia.

Enrico Valtelina

Un ritorno sul progetto intellettuale ambizioso e sul percorso travagliato di questo filosofo marxista
vietnamita, troppo militante per i filosofi, troppo filosofo per i militanti, e catturato nelle contraddizioni del
secolo.

L’ autore, Alexander Féron € PhD in filosofia. Studiail rapporto trail marxismo e lafenomenologia nella
filosofia francese, in particolare in Sartre, Merleau-Ponty e Tran Duc Thao.

Sono poche le probabilita che abbiate sentito parlare del filosofo vietnamita Tran Duc Thao (1917-1993).
Alcuni possono averne vagamente sentito il nome: chi € interessato alla fenomenologia puo avere familiarita
con la notevole presentazione del lavoro di Husserl che aveva proposto nella prima parte di Phénoménologie
et matérialisme dialectique (1951), gli appassionati della guerradi Indocina potrebbero averne incrociato il
nome nellalista degli attivisti indipendentisti viethamiti, per atri ancora, il nome potrebbe evocare
I'immagine di un filosofo che rifiutd una promettente carriera accademicain Francia per andare nel Vietnam
del Nord nel 1952 e partecipare allalottadi liberazione nazionale. In breve, Tran Duc Thao rimane per quasi
tutti uno sconosci uto.

Cio non senzaragione. Si trovaal’incrocio di troppe posizioni differenti e opposte perché lo si possa voler
“rivendicare”, e quindi essere motivati alavorare alla sua“riscoperta’ o alasua“riabilitazione”. Se e troppo
marxista per i fenomenologi, €, a contrario, troppo fenomenologo per i marxisti. Inoltre, il suo marxismo non
€ mai stato abbastanza ortodosso per gli stalinisti, ed e di gran lunga troppo ortodosso e stalinista e per i non-
stalinisti. Troppo militante per i filosofi accademici, & troppo filosofo per i militanti.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/chi-e-tran-duc-thao
https://d10.doppiozero.com/alexandre-feron

Ma & esattamente questo cio che lo rende interessante. E al crocevia di molte delle contraddizioni che hanno
percorso il XX secolo, il colonialismo, il ruolo degli intellettuali nei paesi capitalisti, i dibattiti sul marxismo
e lasuarelazione con le altre scuole di pensiero, le lotte per I indipendenza e la guerrafredda, il ruolo degli
intellettuali in un paese sociaista, il divenire del marxismo nei paesi che si rivendicavano “comunisti”, il
comunismo asiatico, ecc. La sua vita e stata un tentativo di affrontare e cercare di superare queste
contraddizioni, che sono ad un tempo le sue e quelle del secolo. Una vita segnata da una tonalita tragica,
perché non smette mai di sbattere contro tali contraddizioni e di cui, infine, non si puo che constatarne con
tristezzail fallimento: fallimento politico e filosofico.

Lafinalitadi questo articolo e di presentare la“vitael’opera’ di Tran Duc Thao. In particolare, s tratta di
articolare il suo impegno nel secolo e la sua produzione teorica. Vogliamo mostrare in che modo la sua opera
eil prodotto della suaesistenza, in quanto si € impegnato in un mondo particolare, di cui affrontale
contraddizioni.

Da bambino delle colonie al tentativo di sintesi tra marxismo e la fenomenologia (1917-1947)

Il percorso iniziadle di Tran Duc Thao si presenta come materiale ideale per giustificare I’ effetto positivo”
della colonizzazione francese. Questo figlio di un funzionario di basso livello delle poste, nato il 26
settembre 1917, diviene un brillante studente al liceo francese Albert Sarraut ad Hanoi: giunge secondo al
concorso generalein filosofia, accedendo cosi al baccalaureato francese nel 1935. Cio gli permette di
ottenere una borsa di studio nel 1936 dal governatorato generale per I’indocina che gli consente di andarein
Francia per preparare il concorso per accedere all’ Ecole Normale Superieure. Dopo aver frequentato i licei
Louis-le-Grand e Henri 1V, viene ammesso alla Scuola Normale nel 1939. La disfatta del 1940 lo conduce a
Clermont-Ferrand, dove incontra Jean Cavailles, grazie al quale scopre |’ opera del fondatore della
fenomenologia, Edmund Husserl. Elabora un testo eccezionale sul “metodo fenomenologico in Husserl” e si
classifica primo all’ agrégation in filosofia nel 1943. Comincia aloraunatesi su Husserl, diviene ricercatore
presso il CNRS e viaggia a Leuven presso gli Archivi-Husserl. Gli si prospetta dungue una brillante carriera
accademica e fil osofica

Ma sotto questo cursus honorum si possono solo immaginare le lacerazioni. Innanzitutto, va ricordato che
I"accesso dei vietnamiti all’istruzione francese era un’ eccezione. E in tutte |e tappe del suo percorso non si
smette di ricordargli il suo stato di colonizzato. Quando si € classificato secondo al concorso dell’ENS, lo e
come “protégé francais’, come si usavadire, e con lamenzione “numero bis’ (il cheimplicavache c’era
anche un “vero” secondo). Quando diventail primo viethamita aricevere |’ agrégation in filosofia, gli spetta
lamenzione “non classificato”, che esclude da qualsiasi candidatura a un posto nella formazione francese.
Una serie di esperienze che contribuiscono a generare questi “mostri” (sono sue parole) che formano |’ “élite
intellettuale” proveniente dalle colonie. In effetti, questi individui sono combattuti tra una doppia fedelta: per
un verso lafedelta alla Francia a causa dellaloro educazione e alla cultura francese a cui appartengono, per
I"altro unafedelta al loro popolo di origine.

L’indurirsi della situazione coloniale negli anni *30 a causadi cio che viene chiamato “I’ esplosione del
1930”, chiama a una scelta. O con la Francia, o con lalotta per un Vietham indipendente. Fu probabilmente
durante la guerra che Tran Duc Thao decide di optare per lalotta anti-coloniale. Manel 1930, I’ opposizione
alla Francia assume due forme possibili: nazionalista 0 comunista. Tran Duc Thao sceglie molto rapidamente



“il comunismo, che, dando il suo preciso significato alo sfruttamento coloniale, liberail sentimento
nazionale da ogni residuo di xenofobia”.

All’inizio della sua militanza, Tran Duc Thao e vicino a gruppo trotskista GBL (Gruppo Bolscevico-
leninista dell’ Indocina), partecipando alla loro azione nella direzione degli ONS (“ operai non specializzati”)
vietnamiti sequestrati nel 1939 e inviati ala madrepatria per aiutare nello sforzo bellico, poi abbandonati
dopo le sconfitte sul campo. Diviene uno degli attori principali del tentativo di organizzare il movimento
vietnamitain Francia: nel dicembre del 1944, in occasione del Congresso degli indocinesi a Avignone,
diviene membro della“ Delegazione generale degli indocinesi” (40 membri) e del Comitato Centrale (15
membri), dove & anche il segretario generale. Partecipa attivamente alla stesura del programma e delle
rivendicazioni. In una conferenza stampa nel settembre del 1945, mentre di Ho Chi Minh ha appena
dichiarato I’indipendenza del Vietnam, gli venne chiesto come verra accolto il corpo di spedizione francese:
risponde “a colpi di fucile!”. Gia attentamente monitorato dai servizi di intelligence, a seguito di questa
dichiarazione, viene arrestato il 21 settembre e imprigionato alla Santé fino a dicembre. Dopo il suo rilascio
continuail suo attivismo e, in particolare, viene sospettato di organizzare a Marsigliail rifiuto da parte del
lavoratori portuali di caricare materiale bellico diretto in Indocina.

Che direle sue posizioni filosofiche in quel momento? Dopo laliberazione, ci sono due grandi opzioni
filosofiche per coloro che vogliono articolare I’impegno politico e lariflessione filosofica: daun lato un
marxismo “ortodosso” (comunista o trotskista) e dall’ atro I’ esistenzialismo, che cercadi avvicinars al
marxismo. Quest’ ultima posizione si ritrovain modo emblematico in quello che é stato uno dei primi maestri
di Tran Duc Thao: Maurice Merleau-Ponty. Tran Duc Thao racconta che durante la guerra, quando Merleau-
Ponty era“caimano” all’ENS, leggevaloro estratti della suates e spesso diceva che tutto cio finira per
essere una sintesi di Husserl, Hegel e Marx”.

Il primo programma filosofico di Tran Duc Thao pud quindi essere definito come un tentativo di sintesi tra
marxismo ed esistenzialismo, abbastanzatipico di cio che € stato chiamato “Marxismo occidentale”. Cio
implicain Tran Duc Thao un doppio gesto. In primo luogo, s tratta di procedere verso una“revisione
radicale” del marxismo. Il Marxismo gli appare troppo “meccanico”, non in grado di portare sufficiente
attenzione alle sovrastrutture (considerate come mereillusioni) e privo di una solida base epistemol ogica.
Ora, tutti questi difetti sarebbero risolti con |’ apporto del metodo fenomenologico, che a sua volta, grazie a
marxismo, potrebbe integrare nellasuaanalisi laprass, le classi socidi, lastoria e la prospettiva
rivoluzionaria. Tuttavia, ed e in questo che consiste la seconda mossa, questarevisione € in realta un “ritorno
al’ispirazione originaria’ di Marx, programma che certamente deve essere inteso come un “ritorno aMarx”
contro latradizione marxista che aquesti si richiama. Ma forse anche come un ritorno all’ ispirazione
originariadi Marx stesso, a vecchio Marx scientistadel Capitale si oppone un Marx giovane hegeliano, le
cui analisi non solo sono compatibili con una lettura fenomenol ogica, ma hanno una dimensione
fenomenologica.

Questo orientamento filosofico e visibile nei primi articoli pubblicati da Tran Duc Thao nel 1946: “Marxisme
et phénoménologie” (nella Revue internationale) e “ Sur I’ Indochine” (in Les temps modernes). Questi due
articoli devono essere letti insieme, perché il primo rende esplicito il quadro concettuale e filosofico che
viene mobilitato in modo implicito nel secondo. Vi e sviluppata quella che potremmo chiamare la sua “teoria
dell’infrastruttura esistenziale”. L’ idea e che manca, nel marxismo, una mediazione tra |’ infrastruttura
economica e le diverse sovrastrutture. Tran Duc Thao pensa di scoprire questa mediazione in quellache



Husserl chiama “ esperienza antepredicativa’, vale a dire la nostra esperienza del mondo in quanto non
ancora pienamente cosciente e formulato in un linguaggio. Tutte le significazioni esplicite o
“sovrastrutturali” (alivello di coscienza, nel linguaggio, e quindi arte, morale, diritto, religione, etc.)
sarebbero derivate e trarrebbero laloro significazione per noi da questa esperienza antepredicativa.

Queste analisi sono collegate a cio che hadetto Marx sull’ arte greca alla fine dell’ Introduzione del 1857:
“L’arte greca presuppone la mitologia greca, vale adire, lanaturae le forme sociali stesse per quanto sono
gia sviluppate in modo inconsciamente artistico dall’immaginazione popolare”. L’ arte greca (che € una
significazione sovrastrutturale) trarra la sua significazione per i greci dallaloro esperienza antepredicativa
dellaloro esperienza del mondo, vale adire, da questa “immaginazione popolare” in gran parte implicitao
inconscia e che hatrovato la sua prima formulazione nella mitologia.

Ma Tran Duc Thao e attento a chiarire che questa esperienza antepredicativa deve essere intesa come prassi
antepredicativa: € lanostra azione nel mondo, che é il fondamento di tutte le nostre rappresentazioni
coscienti. E perché lanostra prassi & differente secondo |e diverse forme sociali ei modi di produzionein cui
opera, che le nostre rappresentazioni possono essere considerate in relazione a queste strutture. Per
comprendere come | e strutture economiche di una societa possano riflettersi in un modo determinato nelle
rappresentazioni, si deve introdurre tra questi due elementi una mediazione: laprass degli individui,
“infrastruttura esistenziale”.

Questo dimostra come questa “revisione” siaintesa come un ritorno a giovane Marx, in quanto Tran Duc
Thao evidenziadaun lato il concetto di prassi e dall’ atro la derivazione della coscienza e delle
rappresentazioni a partire dall’ attivita reale degli individui.

Pertanto € questo il quadro teorico “esistenziaista’ che mobilita quando, nella sua celladi prigione, scriveil
suo primo articolo sulla situazione in Indocina. Questo articolo, che verra pubblicato in Les temps modernes
nel febbraio del 1946, e stato scritto quando la guerrain Indocina non € ancorain effetti iniziata: se s
moltiplicano gli scontri trai francesi nuovamente sbarcati ei vietnamiti, la situazione non & ancora
irreversibile, ed e piuttosto in un processo di “negoziazione”. L’analisi di Tran Duc Thao cercadi mostrare il
motivo per cui i frances ei vietnamiti non riescono a comprendersi. Frances e vietnamiti vivono in “mondi”
differenti perché hanno esperienze antepredicative differenti: “C’ € una comunita originale, la comunita a cui
Si appartiene per nascita e per la prima educazione, che non € possibile abbandonare, perché attraverso di
questa, ognuno di noi € immerso nelle radici dell’ esistenza”. Ne consegue che si danno significati differenti
alle stesse situazioni, alle stesse dichiarazioni, alle stesse parole.

L’ opposizione e radicale, fondata sui modi di esistenza, sui modi di vivere e comprendere il mondo. Non si
tratta di discutere di questo o di quell’ altro fatto particolare. La discussione stessa sarebbe inutile, dal
momento che ogni fatto viene interpretato, € percepito, in modo differente. Le argomentazioni fornite dagli
Annamiti afavore dell’indipendenza, nel penetrare nell’ orizzonte dei francesi, prendono immediatamente
unadirezione tale da escludere proprio quella stessa indipendenza. Questo & un equivoco radicale, nessuna
spiegazione |o puo dissipare perché tutte le frasi sono comprese in un senso opposto a quello in cui sono state
pronunciate. [...] Il dialogo & un equivoco perpetuo, un fraintendimento totale e senza rimedio. L’ opposizione
e precedente a discorso, alle sorgenti stesse dell’ esistenza, 1a dove si determina, giadall’inizio, il possibile
significato delle parole.



Tuttavia, non dobbiamo fraintendere cio che Tran Duc Thao vuol dire. Questaincapacita di comunicare non &
un’impossibilita di diritto. Piuttosto € legata a una situazione di fatto: la diversa esperienza del mondo del
colonizzato e del colonizzatore, vale adire, lastruttura coloniale. Non s trattain Tran Duc Thao di un rifiuto
dell’ universalismo. Piuttosto, cio che propone e che “ci si sollevi oltre gli orizzonti singolari, e ci si ponga da
un punto di vistaumano”. Questa € la posizione che ritroviamo in un aneddoto riportato da Louis Althusser:
“Alla Scuola [normale superiore] ho conosciuto Tran Duc Thao [...]. Thao ci tenevacorsi privéti, e Ci
spiegava: “Voi siete tutti degli uguali trascendentali, e siete tutti uguali in quanto ego”.

Cosi, nel 1946, le contraddizioni Tran Duc Thao come membro della“éiteintellettuale”’ dei colonizzati
sembravano aver trovato un equilibrio. La sua |otta contro la col onizzazione francese e vissuta come una
fedelta alla sua origine, ma anche alla sua formazione (I’ universalismo francese). Allo stesso modo, la sua
posizione filosofica cerca di sintetizzare |le concezioni filosofiche della sua formazione (Ilafenomenologia,
I’ esistenzialismo) e quellaacui s richiamail movimento rivoluzionario internazionale (il marxismo).
Tuttavia, I’ evoluzione della situazione politica rompera presto questo delicato equilibrio per esigere dalui
unascelta piu radicale.

Superarele suecontraddizioni: Viet Minh eil “materialismo dialettico” (1947-1951)

L’ evento fondamental e per la sua esistenza che si svolge nel 1946-47 € il suo riconoscimento nelle posizioni
del Viet Minh. L’ incontro con Ho Chi Minh in occasione della conferenza di Fontainebleau (nel luglio 1946)
e lastrategia per un’ unione pit ampia con il movimento nazionale sembrano essere state decisive. La presadi
distanza dal movimento trotskista si manifesta nel giugno del 1947, quando pubblica una criticaaun articolo
di Claude Lefort in Les temps modernes: “ Sull’ interpretazione trotzkista [sic] degli eventi in Indocina’. Ma
per Tran Duc Thao, |’ evoluzione politica e quella filosofica sono strettamente legate, per cui € anchein
questo periodo che prende distanza dall’ esistenzialismo e aderisce a programma filosofico comunista sotto la
bandiera del “materialismo diaettico”. Pertanto, si potrebbe interpretare questo doppio movimento come un
tentativo di alinearsi con se stesso, cercando di eliminare le contraddizioni della sua formazione. Questo
tentativo di liquidazione assume due forme successive. Laprima e un tentativo di “francese” (1947-1951),
che corrisponde all’ affiliazione politica e filosofica al comunismo. Poi vi € un tentativo “vietnamita’ nel
1951, quando decise di tornare in Vietnam per partecipare allalotta di liberazione nazionale, ritorno
esplicitamente presentato come un modo per risolvere le sue proprie contraddizioni.

Un fatto significativo per comprendere il suo huovo orientamento filosofico € la sostituzione del termine
“marxismo” con “materialismo dialettico”. Questa formula, assente nel lavoro di Marx, € emersanel 1930,
nel momento della stalinizzazione dellafilosofia sovietica. Questa permette di smarcarsi dalle posizioni
meccanicistiche e non dialettiche del marxismo proposte dalla Seconda I nternazionale. Ma soprattutto
costituisce la parola d’ ordine del programmadi ricerca scientificalanciato dall’ URSS, e che miraa
rispondere alla“crisi dellaragione” riunificando I'insieme dei saperi sotto la bandiera del “ materialismo
dialettico”. L’ uso di questaformulada parte di Tran Duc Thao rimarcail suo allineamento filosofico a questo
programmadi ricerca, anche se rifiutala chiusura che |’ ortodossia stalinista vuole imporgli.

Nel 1948, Tran Duc Thao definisce un nuovo progetto filosofico che svilupperafino allafine della sua
esistenza: raggiungere una comprensione marxista dell’ uomo, oppure ancora, fondare una psicologia o
un’ antropol ogia marxiste. Questa comprensione dell’ uomo deve essere basata su un doppio requisito,
apparentemente contraddittorio.






In primo luogo un requisito “ontologico”: deve aver luogo in una cornice materialista, e quindi rompere con
gualsias formadi dualismo. Poi, quello che potrebbe essere definito un requisito “fenomenologico”: s deve
garantire la specificita della coscienza umana. Si tratta, per un verso, di mostrare come I’uomo siaun
prodotto dell’ evoluzione naturale, e in questo senso si tratta di procedere a una “ naturalizzazione” dell’ uomo,
per mostrare come siain continuita con il resto del vivente. Ma ad un tempo non bisogna misconoscere la
differenza specifica dell’ uomo, ovvero cio in cui I’ evoluzione non e pura continuita, mala produzione di
nuove strutture, secondo cio che viene talvolta chiamato “logica d’ emergenza’. In breve, I’ evoluzione non
lineare e meccanica, madialettica. Ecco come riassume nel 1986 il “progetto” che aveva “ concepito dal
1948": “ Afferrare in profonditala genesi e lo sviluppo della coscienza a partire dalla produzione materiale”.
Ed ein questo senso che la formula“materialismo dialettico” corrisponde perfettamente a questo nuovo
programmadi ricercaintrapreso.

Laprimaformulazione di questo progetto e in un articolo pubblicato nel 1948 in Les temps modernes, “La
Fenomenologia dello spirito nel suo contenuto reale”’. Si tratta di una recensione del lavoro di Alexandre
Kojéve Introduzione alla lettura di Hegel, che é latrascrizione dei suoi famosi corsi tenuti trail 1933 eil
1939. Questi corsi hanno giocato un ruolo fondamentale per la generazione esistenzialista del dopoguerra
(Sartre, Merleau-Ponty, Simone de Beauvoir) nellamisurain cui Kojéve per un verso stabilisce una certa
lettura esistenziale e antropologica di Hegel che “marxizza’ (mettendo in primo piano il momento della lotta
mortale tra padrone e servo), mainoltre apre a unalettura“hegelianizzante” Marx attraverso i suoi testi
giovanili. Tran Duc Thao pensa che sia attraverso questa critica della lettura esistenzialista di Hegel condotta
daKojeve che s dialasuarotturateoricacon |’ esistenzialismo e |’ affermazione del proprio progetto
filosofico.

Il punto principale dellasuacriticaeil “dualismo” di Kojeve, che distingue trail regno dell’ uomo eil regno
della natura, per affermare che non ¢’ & dialettica se non umana, ovvero come rapporto dell’ uomo con il
mondo e con gli atri uomini. Kojéve respinge cosi qualsiasi possibilitadi una“dialettica della natura’. Per
Tran Duc Thao, a contrario, s deve certamente riconoscere che ¢’ e una differenza trala coscienzaela
materia, ma non bisogna erigerla come differenza ontologica traduetipi di esseri. Bisogna vedere la
coscienza come una nuova struttura prodotta da una dial ettica natural e, e cosi superare il dualismo non
diaettico con un “monismo materialista’.

Si trattadi un cambiamento significativo nella sua problematica filosofica. Quando tentava di sintetizzare la
fenomenologia e il marxismo, s trattava principalmente di cio che si potrebbe chiamare una problematica di
fondazione. Bisognava cercare il fondamento del rapporto tra base e sovrastrutture. Ora, cio che s tratta di
cercare, € una genesi. Dobbiamo ricostruire lagenesi reale che conduce dalla materialita non cosciente a una
materialita cosciente.

Questa e lagenes che espone nella seconda parte del suo libro Phénoménologie et matérialisme dialectique
(1951). In questa sezione dal titolo “Ladiaettica del movimento reale” in un centinaio di pagine, copre tutta
I”evoluzione, dagli organismi unicellulari all’ edificazione del comunismo. Si potrebbe dire che unadelle
sfide di questi sviluppi € ladelucidazione delle due affermazioni del Marx che si trovano nell’ [deologia
tedesca. In primo luogo, si tratta di capire lagenesi reale del “primo presupposto di tutta la storiaumana’ o
della“base naturale” di tuttala storiaumana, vale adire “I’ esistenza di esseri umani viventi [...] lanatura del
corpo di questi individui e le relazioni che creano con il resto dellanatura...], la costituzione fisica

dell’ uomo stesso”.



Cosi, Tran Duc Thao mostra come nell’ evoluzione, il rapporto all’ esteriorita che caratterizzail vivente
continui asuperarei propri limiti fino araggiungere, nel caso dell’uomo, la*“ coscienza di oggetto” ela
capacita di produrrei propri mezzi di produzione. C'é una dialettica dell’ evoluzione nel fatto che gli
organismi superiori integrino le strutture che caratterizzano gli organismi piu semplici, ma dando loro un
nuovo significato (s tratta dunque di un superamento dialettico delle strutture inferiori).

Poi s trattadi capireil rapporto trala coscienzael’ esistenza. Vale adire, di stabilire materialmente,
biologicamente, cio che Marx non smette di affermare nell’ |deologia tedesca: “Non € la coscienza che
determinalavita, malavita che determinalacoscienza’. Tran Duc Thao cerca quindi di mostrare come, dal
livello del vivente, o di cio che egli chiama* psichismo sensorio-motorio”, la strutturadei singoli organismi
(“infrastruttura’ biologica) determini il loro comportamento (laloro “prassi”, cio che sono in grado di fare),
e, pertanto il modo in cui il “mondo” appare loro (“ sovrastruttura’): la“ coscienza’ animale non € che una
trasposizione ideale di un tipo di comportamento reale.

Cio che mostra Tran Duc Thao e che questaidealizzazione € il prodotto di una certainibizione o repressione
del comportamento: ogni tipo di organismo non e “cosciente” che dei tipi di comportamento che e in grado di
reprimere. Tuttavia, questo significa che ¢’ é un divario tracio che un corpo puo fare e cio di cui &
“consapevole’, tral’“atto reale” eil “senso vissuto”: |’ azione eccede sempre la sua rappresentazione. Tran
Duc Thao afferma quindi, a livello del vivente, siala secondarieta della coscienzain relazione all’ esistenza
(lavita), sialo scarto trala coscienza e I’ azione, due principi alabase del metodo materiaistadi Marx nell’

| deol ogia tedesca.

Infine, quando si passa al livello della coscienza umana, Tran Duc Thao puo stabilire due fenomeni. In primo
luogo, riguardo a divario trastrutturadel comportamento e rappresentazione, mostra che, da un punto di
vista oggettivo, lo specifico delle attivita umane € quello di essere produttive, lavoro produttore di valore
d'uso. Tuttavia, il valore d’'uso ein se valore d uso per tutti, I’ attivita produttiva e pertanto un’ attivita
immediatamente sociale. Ma |’ uomo non ha ancora preso coscienza di questa dimensione sociale del suo
lavoro e si rappresentail lavoro come legato aunaformadi proprieta. La proprieta € la (de-)negazione della
dimensione sociale di qualunque lavoro, nella forma dell’ esclusione e dell’ accaparramento. Comunismo
significa quindi, per Tran Duc Thao, il momento in cui I’ uomo prende coscienza della sua attivita come
attivita universale.

L a seconda cosa che Tran Duc Thao stabilisce alivello della coscienza umanaeil modo in cui I’
idealizzazione propria di qualsiasi formadi “coscienza” diventaidealismo, vale a dire rappresentazione di
unadifferenza e di una autonomiatrala coscienza e lamateria. La coscienza umana e caratterizzata da un
“oblio delle sue origini” materiali nellaprassi: I’inibizione propriadi ogni “coscienza’ diventa“ de-
negazione”. L’ uomo ha una rappresentazione distorta di se stesso come di una pura coscienza distinta della
materia.

Cosl, trail 1947 eil 1951, le posizioni politiche e filosofiche di Tran Duc Thao mutano radicalmente.
Abbiamo cercato di vederein cio un tentativo per superare le contraddizioni delle sue posizioni precedenti.
Ma ben presto, Tran Duc Thao s trovadi fronte a una contraddizione ancora pit importante: quellatrala sua
situazione di intellettuale in Francia e il suo sostegno a movimento di liberazione nazionae del Vietham. S
trattadi cio che evoca parlando di Phénoménologie et matérialisme dialectique: “Le posizioni di principio,
affermate nettamente, bastavano per determinarmi atornare in Vietnam. Mancava mettere lavitain accordo
con lafilosofia, compiere un atto reale, che corrispondesse alle conclusioni teoriche del mio libro”. Prende
quindi ladecisione nel 1951 di lasciare I’ ambiente intellettuale francese in cui aveva vissuto per quindici
anni, per tornare in Vietnam.



Il ritornoin Vietham: la sintesi impossibile (1952-1985)

La rivoluzione vietnamita come “ via della soluzione” (1952-1958)

Si pud immaginare I’ entusiasmo per questo ritorno in Vietnam. Piu difficile & sapere come Tran Duc Thao
abbiavissuto i primi anni del suo ritorno, che si pongono immediatamente sotto il segno
dell’incomprensione. Si possono distinguere tre grandi momenti primadel 1958.

Quando Tran Duc Thao giunge a Viet Bac nel 1952, e in piena guerrad’ Indocina. Venne subito assegnato a
divers lavori a servizio dellalotta. Viene innanzitutto incaricato di redigere due rapporti (sulleimprese el
sistemadi istruzione), primadi essere inviato a seguito del Segretario Generale del Partito Truong Chinh per
occuparsi dellatraduzione delle opere del dirigente. Viene descritto da acuni testimoni come “ingenuo ed
entusiasta’ (To Hoai): abbandonail vestiario occidentale e spinge il suo zelo fino arifiutare di dormire con la
zanzariera (cosa che gli costo lamalaria). Tutto questo testimoniadi unavolonta di trasformareil suo
rapporto con il mondo, negare la sua educazione occidentale, per “(ri)diventare” chi sarebbe stato se non
fosse stato educato dal sistema coloniale.

Maeé nel 1953 che giungeil “traumainiziale’: la sua destinazione a una brigata di rieducazione ideologica
dellariformaagraria. In effetti, arrivain Vietham in un momento in cui il maoismo, dopo lavittoria della
rivoluzione cinese nell’ ottobre del 1949, assume una notevole importanza. La parolad’ ordine di creare una
vasta unita nazional e contro la Francia avevafatto il suo tempo. L’ obiettivo dichiarato da Truong Chinh (che
sostiene la svolta maoista) eradi “creare scissione e causare uno shock emotivo collettivo”. Non abbiamo
alcuna evidenza di quello che abbiafatto, visto o sperimentato durante questo periodo, se non che s &
trovato, secondo Philippe Papin, “nel posto peggiore, nel momento peggiore.”

Infine, con lafine della guerrain Indocina nel 1954, sembra aprirsi un periodo pit calmo. Ritrova funzioni
accademiche. Inizialmente come insegnante di Storia antica presso I’ Universitadi Hanoi (1954-1955),
divenne quindi professore di storiadellafilosofianel 1955. Nel 1956 viene nominato Preside della Facolta di
Storia. Le suelezioni, tenute in divisamilitare, si occupano della“ storiadel pensiero primadi Marx”. Sono
interessanti tanto per la sualettura della storia della filosofia, quanto per lo sforzo di tradurre in modo
adeguato i concetti dellafilosofia occidentale in vietnamita.

Il grande cambiamento in atto nella sua produzione intellettuale & che abbandona |’ uso del francese,
ripetendo, in un certo senso, nellateoria, quello che la campagnadi rieducazione doveva intraprendere dal
punto di vista pratico. Tutti gli articoli che ha scritto in quegli anni sono in vietnamita. Questi possono essere
classificati in due grandi categorie: cinque articoli sulla storia e laletteratura viethamita, e due articoli che
estendono il suo lavoro materialista sulla coscienza su “I’ origine della coscienza nell’ evoluzione del sistema
nervoso” (1955).

Nel 1956, la situazione degli intellettuali in Vietnam verra sconvolta. L’intero mondo “socialista’ conosce un
movimento di apertura: “disgelo” o “destalinizzazione” in URSS e “Cento fiori” in Cina. In Vietnam
I’entusiasmo tra gli intellettuali € ancora maggiore in quanto, dalla fine della guerra, non si sentono piu in
dovere di sottomettersi alalinea politica. Nascono allora dueriviste, “Humanités’ e “Belles Lettres’, che
saranno in primalineanel movimento critico. Tran Duc Thao € coinvolto in questo movimento. Fu lui a



trovare un traduttore per il testo sui “cento fiori”, rendendolo disponibile in viethamita. Pubblica anche due
articoli nel 1956. Il primo intitolato “ Contenuto sociale e forme di libertd” (ottobre 1956) si concentra sul
rapporto trale libertaindividuali e collettive nel socialismo: il comunismo non dovrebbe essere la negazione,
ma piuttosto larealizzazione della liberta. 11 secondo articolo, “ Sforziamoci di sviluppare lalibertaela
democrazia’ (Dicembre 1956), e piu audace, perché denunciala burocratizzazione del regime e gli “errori”
commessi durante lariforma agraria.

Questi due testi decideranno il suo destino per il resto dellavita. Tran Duc Thao, nonostante le responsabilita
limitate avute nel movimento di protesta, diventa una sortadi capro espiatorio per la campagna generale che
viene poi lanciatadal partito contro il “revisionismo”. Rimosso dal suo incarico presso |’ Universita di Hanoi
nel dicembre 1956, € sotto processo nei locali dell’ Universita nel marzo e aprile del 1957. In paralelo viene
condotta una campagna diffamatoria contro di lui sulla stampa. In particolare, € accusato di “trotskismo” a
causa del suo passato militante. Nel giugno del 1957 viene dichiarato “nemico della patria e del socialismo”
dalla commissione per ideologia e la culturadel Comitato Centrale del Partito. Lo si accusadi essere un
“senzaradici”, di aver perso il contatto con il “popolo” vietnamita. Nel maggio 1958 si sottomette a

un’ autocritica pubblica, ma non e soddisfacente. Questo € I’inizio di un lungo esilio interno.

L’ esilio interno (1958-1985)

Abbiamo relativamente poche informazioni su questo periodo dellasuavita. Trail 1958 eil 1961, Tran Duc
Thao e stato inviato a unafattoria per larieducazione. Al suo ritorno ad Hanoi nel 1961, gli viene negata la
cattedra universitaria e viene privato del suo alloggio. Si sostenta con |’ occupazione precaria di
“collaboratore esterno” per la casa editrice “ Su That”, per cui fatraduzioni. Le sue condizioni di vita
peggiorano alo scoppio dellaguerracon gli Stati Uniti (1964-1975), che degrada ulteriormente la situazione
materiale in Vietnam del Nord. Lui che speravadi mettere il suo sapere intellettuale al servizio della
rivoluzione e della costruzione socialista del Vietnam, si trova oraemarginato e inutile. Tuttavia, in nessun
momento cercadi calarsi nellafiguradel dissidente. Al contrario, sembra piuttosto attendere la sua
“riabilitazione’.

Anche le sue condizioni di lavoro sono difficili. E molto isolato. Gli si permette tuttavia di ricevere alcune
pubblicazioni estere, ma non abbastanza per esserein grado di seguire lo sviluppo dell’ ambiente intellettuale
europeo. Olivier Todd, un viaggio in Vietnam, sarebbe stato incaricato da Sartre di cercare di entrarein
contatto con Tran Duc Thao, ci provo, invano. Traspare la suaricercadi interlocutori, come testimoniala
lettera che accompagna un articolo inviato a La Pensée: “ Sapete che qui non giunge praticamente nulladi cio
che appare in Francia. Potreste eventualmente comunicarmi le critiche che potrebbero riguardare il mio
scritto? Mi sarebbe di grande aiuto per la continuazione dellamiaricerca’. Anche se non pubblica acun testo
in Vietnam durante questo periodo, gli € permesso di inviare un certo numero di articoli in Francia per le
riviste comuniste, La Pensée e Nouvelle critique.

Nonostante queste difficolta materiali, gli anni Sessanta costituiscono per Tran Duc Thao un periodo di
rinascita creativa della sua attivita filosofica. Il progetto filosofico resta quello del 1948: cogliere la genesi
reale della coscienza a partire dalla materialita. Tuttavia, egli ritiene che Phénoménol ogie et matérialisme
dialectique non realizzi il progetto in modo soddisfacente. Spiegainfatti, in un articolo del 1974, chele
analisi del suo lavoro non hanno dato “dei risultati efficaci che per la comprensione del comportamento



animale”. Invece, tutto cio cheriguarda“l’ analisi delle realta umane” doveva essere ripreso. Sarebbe rimasto
troppo prigioniero dell’idealismo di Hegel e di Husserl. In breve: “Non rimane altro dafare cheriscrivereil
lavoro apartire dall’inizio”.

| lavori di Tran Duc Thao durante gli anni Ottanta si ripartiscono su due linee di ricerca. Laprimael’andisi
delladialetticaein particolareil rapporto traHegel e Marx. Si trattadi riprenderei testi di Marx e Hegel per
cercare di capire |’ esatta natura del rovesciamento che Marx infligge alla dialettica hegeliana. L’ idea era che
guesto lo avrebbe aiutato a capire meglio il modo per liberarsi dalle influenze fenomenol ogiche. Questa
ricerca hatrovato espressione in un articolo sul “Nucleo razionale della diaetticadi Hegel” (1965) eil
problemaviene risolto dall’ articolo del 1974 “Dalla fenomenologia alla diaettica materiaisticadella
coscienza(l)”.

Malalinea principale della suaricerca e unarielaborazione della sua analisi materialista della coscienza. I
cambiamento pit importante che si verifica e unarivalutazione del ruolo del linguaggio in rapporto alla
coscienza. Mentre in Phénoménologie et matérialisme dial ectique lalingua assolve un ruolo secondario nella
formazione della coscienza umana, il linguaggio viene visto ora come la“realtaimmediata’ della coscienza.
Per comprendere il passaggio dallo “ psichismo sensomotorio” dell’ animale alla coscienza umana, bisogna
dunque analizzare I’ acquisizione del linguaggio. Daqui il titolo che dara alla sua seconda opera: Recherches
sur I’origine du langage et de a conscience. Riporta bene la sua problematica della genesi, ma ora, per capire
la genesi della coscienza, dobbiamo capire lagenesi del linguaggio.

Questo libro & primadi tutto un importante contributo a una concezione “materiaista’ 0 “marxista’ del
linguaggio. Criticando le concezioni strutturaliste (Saussure, Jakobson) per cui il linguaggio non si riferisce
che a se stesso, Tran Duc Thao afferma la necessita di comprendere lalingua dalla suafunzione di referenza.

Cosli I’elemento originario dellalingua é I’ acquisizione di cio che egli chiamail “gesto dell’indicazione”,
vale adire, lacapacita dell’ uomo di relazionarsi con un oggetto preso come esterno. L’ acquisizione di questa
“forma originaria della coscienza” inaugural’ uscita dall’ animalita con la comparsadel “pre-umani”
(Australopitechi). Poi, lo sviluppo degli strumenti e del linguaggio segnano i differenti stadi dell’ evoluzione
fino alla comparsa dell’ uomo moderno. Per cercare di capire le diverse tappe di questa genesi, Tran Duc
Thao sviluppa un linguaggio formale a partire datre elementi fondamentali: il “questo” (il gesto di
puntamento, “C”), la“forma’ (“F’) eil “movimento” (“M”). E attraverso le differenti combinatorie di questi
tre elementi, che si costituisce poco a poco il linguaggio dell’ uomo moderno. Cosi questi lavori di Tran Duc
Thao sono dei contributi tanto a una teoria materialistica della lingua quanto a una concezione materialistica
dell’ antropogenesi o della“ominizzazione’.

Un concetto marxista importante che haintrodotto in questo lavoro € quello di “linguaggio dellavitareale’.
Si trattadi un insieme di significazioni oggettive, che si costituiscono indipendente dalla coscienza,

nell’ attivita materiale degli uomini. Questo concetto sostituisce quello di “ esperienza antepredicativa’:
mentre quella esperienza eraindividuale e “muta’ (precedente aqualsiasi espressione), il concetto di
“linguaggio dellavitareal€’ viene utilizzato per indicare la dimensione sociale immediata dell’ esistenza
umana, che gia sempre immersain un insieme di significati gia definiti dalla societa.

L e ultime battaglie di Tran Duc Thao (1985-1993)



Durante gli anni Ottantala situazione di Tran Duc Thao migliora. Di nuovo, s trattadi una conseguenza
dell’ evoluzione della situazione internazionale con I’ inizio della perestrojkain URSS. Egli ritornaverso la
fine del decennio ad essere unafiguradi una certaimportanza dal punto di vista politico. Cio gli permette
anche di rilanciare la sua attivita filosofica.

Una parte dei suoi lavori consiste quindi nel provare a sviluppare una valutazione critica dello stalinismo e
del maoismo. Nel suo testo La philosophie de Saline, scrittanel 1986, Tran Duc Thao analizza Materialismo
dialettico e materialismo storico di Stalin per mostrare la concezione non-dial ettica che sottende la sua
concezione del mondo. Lo stalinismo nel suo complesso sarebbe caduto nel dualismo e non avrebbe capito la
dialettica: avrebbe trascurato che qualsiasi soppressione dialettica € anche conservazione, elemento
importante nella transizione al socialismo, dal momento che non si pud semplicemente negare tutto nella
societa capitalistica, masi tratta di “superarla’ dialetticamente. Contro lo stalinismo e il maoismo, in
particolare ne La Question de |” homme et I’ antihumanisme (1988), Tran Duc Thao difende cosi un
“umanesimo marxista’.

Parallelamente a ci0, riprende per laterzavoltail suo progetto del 1948 con laredazione nel 1986 di La
Formation de I’homme e in due articoli pubblicati in La Pensée: uno su “La naissance du premier homme” e
un altro su “Ladialectique logique dans la genese du ‘ Capital’”. Si tratta sempre di comprendere
dialetticamente il passaggio da uno stato all’ altro (dall’ animale all’ uomo, dal feudalesimo al capitalismo, dal
capitalismo al comunismo).

Coniil crollo dell’ Unione Sovieticanel 1991, la situazione in Vietnam torna ad essere dura. | sostenitori della
perestrojka, di cui faparte Tran Duc Thao, si trovano in unasituazione difficile. E in questo contesto che ha
luogo la sua partenza dal Vietnam per la Francia, paese che non vede da quarant’ anni. Ci sono versioni
differenti sulle ragioni di questo viaggio: Tran Duc Thao afferma che fu inviato in Francia per sottoporsi aun
processo politico istruito dal Partito Comunista Francese, ma dobbiamo tener conto che il suo complesso di
persecuzione si e trasformato, allafine della suavita, in paranoiareale. In effetti, Philippe Papin hatrovato
una lettera ufficiale direttamente dal Comitato Centrale che nomina Tran Duc Thao per una“missione
politica ufficiale” dacompiersi “spesato dal partito”. AlloggiaaParigi inlocali di proprieta dell’ Ambasciata
del Vietnam. In realta, avrebbe avuto, a quanto pare, il compito di venire a Parigi per difendere la versione
ufficiale del regime sul caso “Humanités et Belles Euvres”.

A Parigi, cercadi ristabilireil contatto con le sue vecchie conoscenze fil osofiche (Jean-Toussaint Desanti,
Paul Ricoeur, Maurice de Gandillac), tenendosi a buona distanza dagli “althusseriani”. Ha tenuto una serie di
conferenze (Paris VIl sullafilosofiadi Stalin, all’ENS su Husserl, un’altra sulla suaricerca sull’ origine del
linguaggio e della coscienza), e comincia a scrivere unaterza opera filosofica. Haripreso Husserl e Hegel ed
e tornato su quello che aveva scritto in Phénoménologie et matérialisme dialectique sullatemporalitae cio
che egli chiamail “vivente presente”. Ha voluto aggiornarsi anche sulle ultime scoperte nel campo della
biologia e dell’ antropol ogia, probabilmente ancora con I’idea di continuare il progetto del 1948. Ma, in una
condizione fisica e psicol ogica molto degradata, a seguito di una caduta, muore al’ ospedale Broussaisil 24
aprile 1993.

Il destino di Tran Duc Thao presenta innegabilmente una dimensione tragica. Si trattain primo luogo di un
fallimento politico: come tanti altri nel XX secolo, si € impegnato corpo e anima nella costruzione del
comunismo e si e scontrato con larigidita dello stalinismo e dei regimi burocratici. Il sacrificio della sua
esistenza non sarebbe stato, allafine, di alcuna utilita politica. Per quanto riguarda la sua opera filosofica, le
cose sono piu difficili davalutare. Se una parte é stata scritta sotto censura 0 autocensura politica, Tran Duc



Thao ha cercato di condurre unaricercaoriginale in zone inesplorate dal marxismo (lo studio dellalingua,
I” antropogenesi, I’ evoluzione, ecc). Il fallimento filosofico e stato soprattutto |’ assenza di interlocutori
durante la sua esistenza (da cui la dimensione iterativa della suaricerca) eil fatto che é stato praticamente
non studiata o anche |l etto.

Tuttaviail suo destino postumo non € ancora deciso. In Vietnam sembra conoscere una qualche formadi
riabilitazione, nel 2001 haricevuto postumo il “premio Ho Chi Minh”. Inoltre, lamaggior parte della sua
produzione teoricadal 1960 non € mai stata pubblicata. Si stima che, in archivi e documenti in Vietnam, ci
sarebbero piu di 8.000 pagine di manoscritti inediti, bozze, note, ecc. Forse una parte importante del pensiero
di Tran Duc Thao € ancora da scoprire?

Notadi Contretemps.eu: | nostri contenuti sono sotto unalicenza Creative Commons, alibera diffusione e Copyleft. Ogni pubblicazione pud
essere liberamente condivisa per fini non commerciali, purché non vengano apportati cambiamenti e vengano citati I’ autore eI’ URL originale.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.contretemps.eu/qui-est-tran-duc-thao-vie-et-oeuvre-dun-philosophe-vietnamien/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




