DOPPIOZERO

| a sapienza della follia

Marco Ercolani
9 Settembre 2017

Nicolas Dissez, nell’ ouverture di questo libro collettivo sulla sapienza dellafollia (11 sapere che viene dai folli,
DeriveApprodi, 2017, acuradi N. Dissez e C. Fanelli), scrive: «Poiché lafollia & parte integrante della nostra
umanita, pud insegnarci molto su noi stessi. E la scommessa di questo testo: che il sapere chevi si dispiega
possa permetterci d’interrogare in modo nuovo i grandi campi della conoscenza quali sono i nostri modi di
concepireil linguaggio, I’amore, la coppia, il corpo, labellezza, |0 sguardo, I’ universo femminile, la
rappresentazione o ancoralo spazio eil tempo... accettando pero che lafollianon si lasciamai rinchiuderein
un sapere costituito». Nessun sapere costituito, dunque, ma un intreccio di molteplici saperi dove
avventurosamente si diramail pensiero.

Con I’ esperienza di Nietzsche, il filosofo rende visibili i sintomi dellafolliaeil pensiero st mostra non solo
come attivita logica ma come azzardo del corpo e dellamente. Crollail luogo comune, ben radicato da
Descartesin poi, che lafollia sia una condizione che rende impossibile il pensiero. Il rischio di impazzire
diventaintrinseco all’ esercizio stesso della ragione. Nessunalogica puo trincerarsi nel possesso di se stessa:
incontrera sempre insidie, pericoli, illusioni, terre ignote. 1l percorso della conoscenza costeggia le sponde di
una non-ragione dalla quale si salva con lavolontarisoluta di mantenersi vigile, con il proposito, utopico, di
dedicars “soltanto allaricercadellaveritd’. Scrive Foucault: «Poco importail giorno esatto dell’ autunno
1888 in cui Nietzsche e diventato definitivamente pazzo, e a partire dal qualei suoi testi appartengono non
piu allafilosofiamaalla psichiatria; tutti, compresala cartolina postale a Strindberg, appartengono a
Nietzsche e sono imparentati con La nascita della tragedia. Ma non bisogna pensare tale continuita sul piano
di un sistema, di unatematica e neppure di un’ esistenza: lafolliadi Nietzsche, cioe lo sprofondamento del
Suo pensiero, e cio che permette atale pensiero di aprirsi sul mondo modernox». Durante I’ intero percorso
della sua scrittura, dalla giovanile Nascita della tragedia fino agli ultimi «biglietti dellafollia» indirizzati da
Torino avari destinatari (tra cui lo scrittore svedese August Strindberg), Nietzsche sceglie di confrontarsi con
la*“possibilita della pazzia’, feconda come idea universale che destrutturai concetti, sterile come sintomo
individuale che tronca ogni linguaggio vivo.

| saggi di questo libro collettivo affrontano la“possibilita della pazzia’ non come una regione oscura da
controllare o da recintare ma come una grande zona d’ ombra dacui s irradiano luci diverse e perturbanti.

L’ attenzione si orienta sull’ opera di diversi psicoanalisti, da Jacques Lacan a Pavel Czermak, che lasciano
emergere dalla pratica della non-ragione paradossi di un nuovo sapere, linee di forza“altre,” imprevedibili
curiosita. Il libro € un manuale di eccentrici insegnamenti clinico-filosofici, ei titoli di alcuni capitoli
sembrano confermarci lavolonta di un dialogo della ragione con le forze che le si oppongono: L’ uomo dalle
parole imposte; La significazione nella psicosi; || neologismo tra linguistica e psichiatria; La grammatica
dei folli; Non eil dubbio ma la certezza a rendere folli; Lo spazio €il luogo da cui s parla; La dimensione
del tempo nella follia; La bellezza, per errore; Quando il linguaggio non morde sul corpo; Chi e padrone
del corpo? | folli, precursori della modernita; La sindrome del doppio; La follia come limite della liberta.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-sapienza-della-follia
https://d10.doppiozero.com/marco-ercolani
http://www.deriveapprodi.org/2017/06/il-sapere-che-viene-dai-folli/

In questo libro il folle appare come un nostro fratello, che si e liberato, mentre noi siamo rimasti alienati
dentro la conformita delle nostre vite. Maleriflessioni non sono limitate a questo schematico
capovolgimento, e passano attraverso il temadel doppio, del corpo, delle funzioni neurologiche e mentali.
Cito daacuni esempi clinici disseminati nel libro: «A 6 anni, guardavo gli edifici e le ombre. Si e fatta strada
I"idea che ¢ era qual cosa da scoprire dietro le cose, che le cose si prolungavano. E una certezza di bellezza,
unaricercadi senso. Lafoschia e ingannevole, qualcosa e rimasto, occorre spostare o sguardo per vedere
qualcos altro oltre la verita sulle cose». Trapelala straziata, ricchissima“verita” dell’ esserefolleela
conseguente “poverta’ dell’ essere sano. Leggendo il libro, sentiamo di conferire alla figura del matto il ruolo

di sentinelladedll’invisibile.

Ma spesso e un “invisibile” cristallizzato in certezza negativa. «In che anno siamo? Non ci sono anni. Che
secolo? Non ¢’ e alcun secolo. Non ¢’ e niente». La salute della mente sembra piu una debolezza che una
forza, pit una cecita che unaluce. «lo non ho vita, prendo lavitaall’ atro, e questo che cerco». Gli autori, da
diverse sponde del pensiero e dellaclinica, ragionano di un equilibrio assente fra soma e psiche, dove
spaventa la presenza assoluta di un corpo che non “parla’ pit col mondo. Emblematicael’analis della
“Sindrome di Cotard”, dove il soggetto depresso arriva anon parlare, non mangiare, non defecare, non
urinare, arrivando ai limiti del morire. | suo essere non € piu vivo nel linguaggio (il “parlessere” di cui scrive
Lacan), ma e senza fessure, come una sfera separata dal mondo, e quindi il reale assomiglia solo a se stesso,
all’Uno, senzaladifferenzadell’io. Ma, dove invece lafollia é un tentativo di sottrarsi alle griglie del reale,
alle sue sterili maschere, I’ esperienza di impazzire assomiglia a quella del veggente che sposta il suo sguardo
oltrei confini delle cose. Filosofi e clinici, in questo libro, osservano il peso dellaparoladel folle e lasua
potenziale rivolta. Sembra che rimpiangano di essere sani e provino la sottile nostalgia di leggere il mondo
con lavoce dell’ altro. «Ho un’ autentica volieranellatesta... uccelli blu o grigi... non so come fare con tutte
gueste frasi che mi assalgono».



Claire Fontaine, Redemptions (Horde), 2013. Courtesy of the artist.

A lettura ultimata del libro s comprende come I’ esperienza di chi osservalafollia siaun’ esperienza di
condivisione, come stare sullo stesso ponte sottile e, pur provando |’ ebbrezza di oscillare e la paura di poter
cadere, restare in bilico, raccontare della vertigine, non sprofondare nell’ abisso. La caduta € un grido, che si
trasforma in un assoluto senza parole. Le parole appartengono a chi resta.

Scrive Jean-Jacques Tyszler: «Oggi, senzail riconoscimento umano dellafollia, e I’ umano a sparire. Quel
chediceil folle non sembrainteressare gli psichiatri e gli psicoanalisti. Lo psicotico il solo a sapere chela
liberta non esiste: noi riceviamo il nostro messaggio dall’ altro». Se dallapsicos € assentel’io, un io occorre
pur trovarlo, nellamolteplicita dell’ osservare e dell’ osservarsi: «Com’ e che non avvertiamo tutti chele
parole da cui dipendiamo ci sono in qualche modo imposte? Ecco dove un cosiddetto malato vatalvolta ben
oltre un uomo definito in buona salute» scrive Lacan. Gli fa eco un paziente. «Non ¢’ e qualcosa di pensato,
arrivacon il contatto, arriva tutto d’ un colpo, sono delle frasi parassite che vengono ad innestarsi...Non ci
sono piu limiti, ho fatto questo, ho fatto quello, aloralavita é dettata...». Il folle ci mostra che I’ uomo non e
mai libero: che puo essere guidato, comandato, arpionato dalla voce di un Altro divorante, che desiderala
morte piu della vita.

| pazienti psicotici sono ferite visibili, spesso cicatrici inguaribili: testimoniano cheil tentativo dell’ uomo di
darsi un’ unita somatopsichica non € cosa né acquisita né ovvia. Ognuno di noi € un luogo frantumato e
parzialmente “riparato”. E ognuno di noi contiene virtualmente in sé diverse personalita che, a seconda delle



circostanze, rimangono allo stato di latenza oppure vengono attualizzate, come testimoniail pensiero
nietzschiano. Bastera richiamare alcune delle sue frequenti asserzioni in proposito: «Riconosciamo I’ uomo
come unapluralitadi esseri animati [...]. Secondo I’ambiente e le condizioni della nostra vita, un istinto
emerge come il piu stimato eil piu dominante; in particolare, pensiero, volonta e sentimento si trasformano
in suoi strumenti». E ancora: «ll concetto di “individuo”, di “persona’, contiene un grande sollievo per il
pensiero naturalistico, che si sente soprattutto a suo agio con latavola pitagorica. In realta s annidano qui dei
pregiudizi [...]. o ho usato unavoltal’ espressione: “molte anime mortali”, allo stesso modo che ognuno ha
materiale per piu personae».

Lafolliadelle“persone’ che ci affollano, ci esaltano, ci confondono, impone sempre nuovi interrogativi. Ma
le procedure burocratiche e le prescrizioni restrittive tentano di ridurlaa silenzio. Questo silenzio resta
sempre ricco di voci, di ipotesi. Lafollianon e un deficit, un errore, una macchia da cancellare: € lavirtualita
permanente di una ferita aperta. Ancora secondo Lacan «l’ essere dell’ uomo non solo non puo essere
compreso senzalafollia, manon sarebbe |’ essere dell’ uomo se non portasse in sé lafollia come limite della
sualiberta». Chi riesce ad acquisire dalla psicosi nuovi el ementi di conoscenza, riesce a guarire e aguarirsi:
vivel’altro non fuori di s¢ madentro di noi, grazie aunariduzione del dolore individuale afavore delle
rappresentazioni simboliche e artistiche che sempre ci trascendono. Se la mente non e invasa, e quindi
imprigionata, dalla psicosi, ma e pervasa da pensieri psicotici, analogici, fluttuanti, la strada € quella giusta.
Non sembra un caso fortuito che Gaetan Gatian de Clérambaullt, il solo psichiatra riconosciuto come maestro
daLacan, divenisse celebre oltre che per la sua concezione di “automatismo mentale”, studiando la
dissociazione psichicanelle prime irruzioni psicopatol ogiche, anche per la descrizione dell’ amour fou,
Iamore che trasformal’ Altro da sé in un demone implacabile, irriducibile a qualsiasi realta. De Clérambault
chiuderala suavita non come psichiatra ma come fotografo, misterioso ritrattista di donne arabe velate.

L’ arte, nel suo spazio molteplice, pud anche rappresentare cio che e segreto (in questo caso il volto)
attraverso le maschere che lo dissimulano e lo rivelano.

Il sapere che viene dai folli (DeriveApprodi, 2017) acuradi Nicolas Dissez e Cristina Fanelli.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.deriveapprodi.org/2017/06/il-sapere-che-viene-dai-folli/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




