DOPPIOZERO

Erotico vs. sessuale. Una conver sazione

Jean Allouch, Massimo Prearo
23 Luglio 2017

Questa conversazione € un estratto dal nuovo numero della rivista aut aut Prove di spiritualita politica.

L'idea di questo fascicolo nasce dal desiderio di condividere una riflessione sul rapporto tra®io” e noi” :
esiste un nesso tra la dimensione soggettiva e quella collettiva? Tra i processi di trasformazione personale e
guelli in cui ci s raccoglie e S avanza insieme per provare a cambiare il mondo? S tratta senz altro—in
ogni caso e |’ipotesi da cui siamo partiti —di uno dei problemi piu acuti e sensibili del nostro tempo. Se
provassimo per esempio a chiederci se, per fare filosofia e fare politica, sia davwero sufficiente “ parlare” o
“ scrivere” di filosofia e di politica? E cosi che abbiamo deciso di provarci, cercando di condividereil piti
possibile questo esercizio attraverso le pagine di “ aut aut” . Le prove cui s fa riferimento nel titolo del
fascicolo hanno il sapore impreciso, balbettante, precario degli esercizi che precedono I’ andata in scena;
ma sono anche |’ esperienza stessa del provarci, di averci provato o di stare magari ancorali a provarci.
Pur rivisitando alcuni “ luoghi” della ricerca foucaultiana, nel fascicolo la presenza di Foucault € una sorta
di filigrana, e soprattutto I’ uso che se ne fa & fondamentalmente centrifugo. Dallo psichiatra che riflette
anche in termini soggettivi sulla sua esperienza di superamento del manicomio, alla criminologa che lavora
a fianco del detenuti accusati di “ terrorismo isamico” nelle carceri belghe; dai rituali delle streghe
neopagane americane, attive nel movimento no-global, al ricercatore che indaga sul movimento Igbt,
intrattenendosi con uno psicoanalista sulla problematica articolazione tra identita militante e tecniche di sg;
dallo storico cheriflette sul senso del suo essere * foucaultiano” , alleriflessioni di un sociologo dinanz alla
“presadi parola’ di unoperaio dell’llva di Taranto, protagonista di una complessa riconfigurazione della
sua identita personale e militante: zone d’intensita specifiche, ma in rapporto osmotico tra loro, nelle quali
lariflessione sulla“ spiritualita politica” prova aintrecciarsi con le esperienze concrete che essa permette
forse di guardare sotto una luce diversa. [ Di Vittorio, Manna, Muni, Troilo]

Nata nel 2009 dall’ ambizione di dottorande e dottorandi di creare uno spazio di dibattito accademico e
scientifico nell’ ambito francofono su materie e oggetti di ricercalacui accoglienzanelle riviste disciplinari di
settore appariva ancora difficile, “ Genre, sexualité & société’ —dove I intervista qui tradotta fu pubblicata
inizialmente — € oggi una delle riviste francofone piu riconosciute nel campo degli studi di e sul genere e
sulla sessualita, sostenuta anche dal Centro nazionale dellaricerca scientifica francese (cnrs). In un contesto
di progressivaigtituzionalizzazione di tali studi in Francia, il comitato di redazione dellarivista decise di
realizzare un numero tematico dal titolo Egologie. Si trattava cioe di interpellare personalita, ricercatrici e
ricercatori che avevano contribuito all’ affermazione della legittimita scientifica di tematiche un tempo
considerate minori o, peggio, inopportune: il femminismo, I’omosessualita, il pensiero queer, lateoria
politicalesbicaecc. Attraverso contributi ispirati dal metodo dell’ ego-storia e interviste approfondite emerse
come, ben prima dell’ interesse manifestato dai vertici ministeriali e dagli organi dirigenti delleistituzioni
scientifiche, adelineare i contorni di questo nuovo campo del sapere fossero anzitutto la determinazione e
I"impegno di persone per cui lo sguardo analitico sulle questioni di genere e sulla sessualita andava di pari
passo con una sorta di attivismo scientifico.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/erotico-vs-sessuale-una-conversazione
https://d10.doppiozero.com/jean-allouch-massimo-prearo
http://autaut.ilsaggiatore.com/2017/06/374-2017/

Tragueste e tra questi, Jean Allouch, psicoanalista lacaniano, ha svolto un ruolo chiave nell’importazione in
Franciadi autrici e autori pionieri nel campo degli studi gay e leshici, trans e queer di origine nordamericana
e non solo (tra cui Judith Butler, David Halperin, Lee Edelman, Mario Mi€li), tradotti e pubblicati nella
collana “Les grands classiques de I’ érotologie moderne” delle Editions et publications de I’ Ecole lacanienne
(epel). A distanza di qualche anno, appare in maniera ancora piu lampante come questa circolazione
internazionale non si riduca a un semplice rifornimento bibliografico a uso “interno” di una nicchiadi
specialiste/i, maimplichi una profonda rimessain discussione dei modelli analitici che definiscono i
perimetri delle discipline accademiche e scientifiche. Non del tutto filosofici, non sempre rigidamente
sociologici 0 antropologici, non solo storici o politici, i contributi di questi studies introducono un
turbamento, un disturbo, uno scardinamento radicale —il trouble del titolo di Butler, per intenderci — nel
campo dei saperi costituiti e riprodotti dalla settorizzazione disciplinare.

Salutare nell’ ottica di una prospettiva critica, questalogica di ripensamento delle categorie concettuali in
corso e, alo stesso tempo, cio che ostacolail riconoscimento di tali studi e del loro contributo
“rivoluzionario” a pensiero scientifico, maanche |’ accesso delle nuove generazioni di ricercatrici e
ricercatori alla carriera universitaria. Non solo perché gli oggetti su cui lavorano sono considerati marginali,
ma proprio perché, collocandos all’intersezione di diverse tradizioni disciplinari e debordando dalle frontiere
dell’ economia generale del mercato accademico, sfuggono all’ incasellamento peer-reviewed navigando
spesso in unasortadi limbo inqualificato, né qui né altrove, da nessuna parte insomma. |l progetto della
rivista“ Genre, sexualité & socié&t€’, come di altre esperienze simili (si vedanel campo italiano il caso della
rivista“ About Gender — International Journal of Gender Studies’), nasce invece dalla convinzione che gli
studi di e sul genere, gli studi sulla sessualita, queer e femministi, costituiscano — per riprendere |’ espressione
istituzionale — un settore disciplinare a sé stante e squisitamente transdisciplinare. Sarebbe forse utile che
anche nel contesto italiano —in cui 0sserviamo una crescente presenzadi ricercatrici ericercatori che s
collocano in unatale prospettiva, collegata a un crescente interesse da parte di laureande/i e dottorande/i per
indagini e interrogativi di questo tipo — si aprisse una seriariflessione sulla collocazione scientifico-
disciplinare di simili ricerche, se non addirittura sul sistematradizionale di settorizzazione generale che
definisce la politica accademica e la sua riproduzione.

La conversazione con Jean Allouch, con cui avevo avuto il piacere di collaborare per latraduzione francese
damerealizzatadel libro di Mario Mieli, Elementi di critica omosessuale, si sviluppa intorno a questa
volontadi attraversarei concetti e paradigmi sottoponendoli a una sorta di stretching intellettuale, da cui
deriva anche, atratti, una certadifficolta aintendersi o aincontrars ameta strada. Laddove, in uno sforzo di
analisi socio-politica, propongo ad Allouch di riprendere il discorso sul tema dell’ identita affrancandolo da
guello che percepisco come una sorta di “panico identitario” direttamente uscito, a mio avviso, dalla proposta
di Foucault di leggere lo spazio della contemporaneita omosessual e come unatraiettoria di normalizzazione
disciplinare dell’identita gay, lo psicoanalista, partendo proprio dall’ obiettivo di tracciare percorsi di
resistenza a dispositivo della sessualita svelato dallo stesso Foucault, descrivei termini di un’“erotologia di
passaggio”. Opponendo |’ erotico al sessuale e lo spirituale all’ identitario, Allouch vaallaricercadi un
linguaggio altro, che faccia breccia nell’ architettura grattacielistica delle norme sessuate e sessuali,
fallicamente erette come espressioni della verticalita del soggetto dominante e del suo rifiuto strutturale dell’
inclinazione —di cui discute, nel suo illuminante saggio, Adriana Cavarero.

Attraverso la sua proposta di fare della pratica analitica un esercizio spirituale, Allouch propone di rileggere
il sapere psicoanalitico allaluce della critica queer della politicaidentitaria, disfacendo |’ ambizione
totalizzante del soggetto “psy”, anamnesizzato, diagnosticato e tassonomizzato da una voluminosa tradizione
di manualistica psicopatologica. Si tratta cioe di fare del soggetto non il punto di partenza di un progetto



teorico-politico, e nemmeno il punto di arrivo di un discorso esperienziale, bensi il punto di passaggio in cui
s incrociano e si scontrano tensioni e contraddizioni, spinte libidinali, oggetti desideranti e desiderati, la cui
dimensione spirituale consiste appunto in un continuo movimento che va e viene, inciampae s contorce,
spezzandosi e ricomponendosi in configurazioni polimorfe ed erotologiche di pensiero e di pratiche.

Accordandomi il beneficio di un supplemento discorsivo che questa premessa mi permette di formulare,
sottolineerei come quellafigurarigida dell’ identita che Allouch oppone ala figura fluttuante della
spiritualita, anche nei suoi effetti normativi, non costituisca, € non hamai costituito, il punto di partenzao il
punto di arrivo delle politiche minoritarie, bensi I’ oggetto di un incessante lavoro teorico-politico
caratterizzato da conflitti e divergenze, piu che da omogeneita progettuali. L’ identitd, o meglio le identita
lesbiche, gay, bisessuali, trans o queer, non stanno a movimenti delle minoranze sessuali come lanorma sta
all’ ordine sessuato e sessuale in una sorta di equazione sociae fondamentale. In questo senso, esse non sono
particelle essenziali delle politiche sessuali, ma piuttosto oggetti e strumenti di un lavoro militante in
continuo movimento e cambiamento. Che il lavoro identitario possa essere letto o attraversato da esercizi
spirituali, riprendendo per esempio, come Allouch propone, e categorie esplorate dagli ultimi lavori di
Foucault, € una questione che rimane aperta ed ¢, forse, la proposta che emerge da questa conversazione. |
M.P.]



Prove di “spiritualita politica™

M.P. Attualmente dirigi la collana “ Les grands classiques de I’ érotologie moderne” per la casa editrice
epel. Esiste una genesi comune di questo progetto, in seno all’ Ecole, oppure si tratta di un’iniziativa che
potremmo definire “ personale” ?

J.A. Non e esattamente né I’unané I’ atra. |o non ho mai progetti del tutto “personali”. La categoria di
persona, che ha dato luogo a cio che si é chiamato “personalismo”, mi appare una delle categorie piu
infondate che esistano. Basta far risuonare la parola “persona’ per far venire alaluce la suaincongruenza. La
personafadi ognuno un Augusto (I’ “augusta persona’), oppure un essere morale (la“persona morale”),
rispettabile (il “rispetto della persona’), o uno sterile soggetto giuridico (i “diritti della persona’). Tutta
guest’impal catura, che € allo stesso tempo sociale e linguistica, non resiste nemmeno un attimo di fronte al
piu piccolo granello di follia. E che dire della personalita? Potremmo mai fare I’ amore con una personalita?
Per non dire amare una personalita? A questo proposito a Lacan accadde una volta un’ avventura



particolarmente istruttiva. Dopo aver tentato di situare (ai tempi dellasuates in psichiatria) la paranoiaela
personalitain un rapporto di contrapposizione, si ritrovo a dover ammettere, quarant’ anni dopo, che, a
contrario, paranoia e personalita sono esattamente la stessa cosa. Insomma, lasciamo in panchina questa
maschera che chiamiamo persona, la persona personaggio, e giochiamo il gioco di Ulisse di fronte a Ciclope,
rendiamo la persona... nessuno.

Nel 1998 pubblicai un piccolo libro intitolato La psychanalyse: une érotologie de passage, che seguivadi
gualche anno una serie di seminari in cui avevo sviluppato I'idea che |’ esperienza analitica é

fondamental mente un’ esperienza di ordine erotico, capace di produrre —in colui chevi s presta— una
modificazione degli “investimenti libidici” (comeli chiamava Freud). Unatale concezione dell’ analisi — che
sarebbe apparsa del tutto triviale agli occhi del primi analisti, cosi come aquelli ormai chiusi di Lacan —
conserva tuttavia un potenziale scioccante per tutti coloro (analisti inclusi) che sguazzano in quell’ ambiente
moralizzante che é diventata la nostra odierna Francia. Negli anni cinquanta e sessanta Lacan si confrontava
con Bataille di nascosto, main compenso s rivolgeva pubblicamente a Sade, che commentava nel suoi
seminari. Klossowski era giain tutte le buone biblioteche da qual che tempo, mentre poco piu tardi Deleuze
avrebbe pubblicato |a sua prefazione alla Venere in pelliccia del caro Masoch. Per non parlare della
letteratura e del cinema. Per me & dunque a quell’ ambiente, aquel preciso milieu, che rimandala parola
“erotico”, chein questo senso s distingue nettamente dalla “ sessualitd’ intesa come dispositivo
culturalmente regolato. Infatti, diversamente da quel che se ne dice solitamente (Freud compreso), |’ erotico
non si risolve, non si richiude sulla morte — né sulla prima né sulla seconda. In luoghi e tempi differenti sono
stati in molti coloro che hanno provato ariconfigurare |’ esperienza dell’ “ erotico”. Come avremmao potuto
trascurare le esperienze fondamentali apportate da questi “altri”, per quanto pericolose fossero per latenuta
delle teorie analitiche sulla sessualita? Un esempio su tutti e stato quello del transessualismo, che alcuni
filosofi e militanti queer hanno completamente rivisitato, fino a costringere gli psicoanalisti — o almeno
alcuni di loro —afarlafinita con quella sciocchezza psichiatrica che pretendeva di ridurlo aunaformadi
psicosi. Ma potremmo anche menzionare, per restare sullo stesso registro nosografico, lamessain questione
del concetto di perversione, o ancora, su un atro piano, quello di differenza (sessuale) rivisitato dall’ homoita
di Leo Bersani.

Solo un atro esempio, I’ ultimo che mi & venuto in mente dal campo gay e lesbico. Il caso di Sandra
Boehringer hamesso in luce, testi allamano, il fatto che eraste ed eromene nella Grecia antica non
funzionassero affatto come dei sostantivi, bensi come delle “attivita’. Cio rimette in questione la lettura
lacaniana del Smposio di Platone, e tanto meglio, poiché lo stesso Lacan aveva finito per ammettere che
I"uso che avevafatto di questi termini per parlare dell’ amore non funzionava.

Tornando ancora un momento a quegli anni, in cui in Francia é esplosala questione dell’ erotismo in
opposizione alla sessualita, non posso non menzionare la Soria della follia e, con essa, Michel Foucault, che
rappresento un incontro decisivo per noi — e per tutti coloro chein quel tempi cercavano di parlare con le
persone che una certa psichiatria, oggi come allora, rinchiudevain caselle di fronte alle quali essa stessa
restava disarmata. Curiosamente, Foucault e un riferimento comune del campo freudiano e di quello gay e
leshico, oltre a essere stato |’ ispiratore — ricordiamo a questo proposito la celebre conferenza “ Che cos' e un
autore?’, allaquale partecipo lo stesso Lacan — di alcune delle elaborazioni lacaniane sul “discorso”. Infine,
lo dico en passant, non possiamo dimenticare che, anche per Foucault, Bataille aveva un certo peso.

Ti direi quindi che & stato un certo rapporto critico nei confronti di Lacan cio che ha permesso al’ Ecole
lacanienne, e solo aessatratutti i gruppi che si rifanno a Lacan, di impegnarsi afar conoscere in Francia
alcuni lavori gay elesbici che ci interessavano e che siamo andati a“scovare” negli Stati Uniti. Unasimile
accoglienzanel confronti di questi lavori resta ancora minoritariatragli analisti lacaniani (per non parlare
degli altri).



Michel
Foucault
Storia della
follia nell’eta
classica

Nuova edizione
a cura di Mario Galzigna




Tu parli di autrici e autori che, molto prima degli studi gay e lesbici francesi, avrebbero cominciato a
mettere in questione il sapere psicoanalitico sulla sessualita e sull’ erotismo a partire da una lettura altra,
situandosi in un altrove teorico e forse anche pratico. Puoi dirmi qualcosa di piu? Di chi parliamo? E,
soprattutto, come hai 0 avete “ scoperto” queste autrici e questi autori — per la maggior parte nordamericani
— che per primi avete introdotto in Francia? Come vi € giunto questo “ carico” ?

Come? Un carico? lo lachiamerei piuttosto una ventata d’ aria fresca, un alleggerimento, un buon incontro.
Mentre il campo degli studi gay e leshici e stato fin da subito, e resta ancora, ampiamente aperto alla
psicoanalisi, se non addirittura dipendente da essa, fino a poco tempo fain ambito freudiano gravava un
pesante silenzio su tutti quel lavori che sono stati capaci di inventare, a partire dalla sessualita, un nuovo
genere (se non addirittura generi diversi). Come si € creato il primo contatto tra questi autori e militanti Igbt e
la psicoanalisi? E avvenuto attraverso la Grecia antica, da cui né gli analisti, né I’ interrogazione gay e lesbica
saprebbero allontanarsi. La prima opera “ponte” fu afirmadi David Halperin, seguita poco tempo dopo da
quelladi John Winkler, tradotta da Sandra Boehringer (le cui recenti pubblicazioni testimoniano fino a che
punto la Grecia antica resti una postain gioco cruciale per la nostra contemporaneita).

Rispetto allamessain questione della sessualita da parte del sapere analitico, mi verrebbe da dire che s tratta
di un’ operazione percepibile fin dalle prime pubblicazioni di Freud, le quali — e cosa risaputa, anche se oggi
un po’ dimenticata— furono oggetto di attacchi molto violenti che arrivarono sino al’ingiuria
(“pansessudlista’ si diceva). Tutto cio, peraltro, non € mai finito, ne abbiamo avuto la prova molto
recentemente in Francia. In ogni caso, ben piu determinante della riscoperta della sessualita € forse I’ inedita
modalitadi rapportarsi con il sapere — sempre huovamente criticato, contestato, rimodellato — cheil lavoro di
Freud, e di Lacan dopo di lui, hanno rilanciato.

Fin dal principio della psicoanalisi questi moti, che oserei definire browniani, intorno alla questione della
sessualita sono stati molto significativi. Non si trattava infatti soltanto di critiche provenienti dall’ esterno, ma
anche di quelle provenienti dai “secessionisti” dellaprimaora (Adler, Jung), e persino di quelle di coloro che
—sforzandosi di elaborare nuove teorie e pratiche non ortodosse — prendevano | e distanze da Freud restando
comunqgue nella sua scia (Ferenczi, Rank, Klein, Reich). Talvolta c’ e latendenza a esagerare il presunto
sobbollimento che ha sempre attraversato il sapere analitico e le sue varie correnti, latendenza a vedere la
storiadella psicoanalisi come una serie interminabile di litigi. Personalmente credo che quest’ accusatendaa
dimenticare che, proprio riguardo alla sessualita per esempio, nel campo freudiano I’ accordo mantenuto per
pit di un secolo (e fino aoggi) su di essa sia piuttosto un segno di morte che di vitalita. Cio nontoglie,
ovviamente, che ci sia un serio problemadi ordine epistemol ogico riguardo alla questione della sessualita.
Poiché, mi perdonerai il neologismo, si scivola facilmente dal “sobbollimento” ala*“confusione”. E qui
infatti che, anche riguardo alla sessualita, entrain gioco lo statuto, il ruolo del sapere analitico nella storia
dellarazionalita occidentale.

Nell’ ottica di una rivista che si chiama * Genre, sexualité & societé’ , il termine“ erotologia” potrebbe
lasciare qualcuno un po’ perplesso. Come si € imposto questo termine? Come & avwenuto il passaggio dalla
“sessualita” all’* erotico” , ammesso che tra questi due significanti ci sia effettivamente un salto? Come sei
riuscito ad aggirare |’ approccio foucaultiano alla faccenda — il famoso “ dispositivo di sessualita” —
mantenendo al contempo una posizione freudiana? Cosa si guadagna in questo movimento di disimpegno e
dislocazione?

L’identificazione del “dispositivo di sessualita’ portain sé, potenziamente, anchei semi del suo eventuale
smantellamento. Una cosa che viene allaluce, che si trova esplicitata, € giaaltrove, non e piu “attiva’ come
aveva potuto esserlo in precedenza. E esattamente cio che  successo allo stesso Foucault, il quale si era
stancato di scriverei volumi successivi della storia della sessualita, e aveva ben presto imboccato una strada



diversa, che peraltro non ha mancato di sorprendere molte persone. La celebre “svolta’ foucaultianadel primi
anni ottanta (se di svolta s tratta) hafatto problemaai suoi migliori lettori in Francia, che per questo motivo
Si sono scontrati a piul riprese — penso a Judith Revel, Frédéric Gros, Mathieu Potte-Bonneville e altri ancora.

Non potrebbe darsi che la*“sessualita’, quale la concepisce una certa psicoanalisi, sia un impedimento, un
ostacolo alla presain carico della questione della soggettivazione (vedi |” ultimo Foucault), e che invece
I"erotica— al contrario —sia un tipo di esperienza capace di aprire la strada a questo esercizio di
trasformazione? Quando gli attivisti di Act Up urlavano contro la morte, vestiti tutti di nero, sul boulevard
Saint Michel aPearigi, s trattava di aids, certamente, ma s trattava anche di una manifestazione che s ergeva
contro unamodalita di voltare le spalle allamorte di cui I’ Occidente ha fatto la propriacifrafin dalla Prima
guerramondiae. E I’ emozione violenta che, da spettatore, mi ha assalito quel giorno aveva a che fare anche
con labellezza di quel gesto che s rialacciavaal primo Medioevo, in cui lamorte non era ancora pensata
come un’ esperienzaindividuale né veniva, allo stesso modo di oggi, ridotta a silenzio. Di che ordine fu
alloralamiaesperienza di fronte a una simile manifestazione? Psichica? Oh, che mancanza di eleganza
sarebbe definirlain questo modo! Sarebbe veramente grossolano chiamarla cosi! La definirel piuttosto

un’ esperienzasimile aquelladei manifestanti di un corteo, indissolubilmente erotica e spirituale. Questo atto
manifestava una condizione del tutto comune per i sieropositivi, te ne puoi rendere conto leggendo I’ ultima
operadi David Halperin uscitain Francia, che racconta di come la sieropositivita abbia dato luogo, almeno
negli Stati Uniti, a una cultura specificain cui chiunque attraversi una situazione di lutto puo riconoscersi:
sguardo distaccato sul mondo, vivere come un moribondo che non crede piu nell’ avvenire, che non se ne
immagina piu responsabile; vivere come se la vita dovesse spegnersi aogni istante. Tutto cio ti permette di
non considerare piu la tua vita come fosse tel eol ogicamente orientata verso un fine, spingendoti avivere ai
limiti della conoscenza: ti proibisce di sentirti padrone di ogni cosa eti obbliga a chiederti, come fail teorico
gueer Michael Warner commentando Halperin: “A quali condizioni vale la pena continuare avivere?’, o
ancora: “Puoi soltanto immaginare questo te che sara sopravvissuto (agli amici, agli amanti?)”. La
sottocultura “ sieropositiva’ ha dato vita a un rapporto con la morte la cui radicalita emerge tanto piu
nettamente quanto piu la negazione della morte resta una costante della nostra cultura “normale’. In questo
senso, colui che e in questa situazione € un thanatopos.

Lo strapotere della spiritualita cristiana, che offre a credente unavita eterna futura, é tale che non sappiamo
piu scorgere dove e quando sono all’ opera delle spiritualita configurate altrimenti. Ecco un primo esempio
che potra stupirti: la pesca con lalenza. Di che cosa s tratta? Di uno sport? Di un’industria? Di un
comportamento da cittadino irresponsabile, se per esempio lasi svolge nel giorni in cui si dovrebbe andare a
votare? Certamente, ma soprattutto, e in primo luogo, s tratta di un’ esperienza spirituale: 1o dimostrano
alcune splendide pagine che Pierre Bergounioux dedica a questo esercizio. Mi pare ovvio che qui occorra
I"aiuto della letteratura “ specializzata’ per intravvedereil carattere spirituale della pesca con lalenza, eccetto
probabilmente che per i pescatori. Lavitadei santi € forse piu accessibile... € quasi banale scorgere oggi in
santa Teresad' Avila, ein molti altri mistici, I'intreccio tra un’ erotica e una spiritualita. Piu vicino anoi ti
citerei Pasolini, e non solo Salo, matutto Pasolini.

Eccoti un altro caso non convenzionale di “spiritualita’. | bambini di oggi hanno delle piccole consolle grazie
allaquali — o per colpadelle quali, dipende — si trovano identificati con un minuscolo personaggio e passano
le ore acercare di raggiungere un tesoro protetto dalle mura spesse di un castello o da un esercito di soldati
che tentano di ucciderli sharrandogli la strada verso il prezioso tesoro. Di cosasi tratta? Perché tanta
passione, tante ore “perse” dai ragazzini in una simile pratica? Non sapremmo rispondere se non
confrontando questo gioco fintamente guerriero (anche se lo e atutti gli effetti) con la prima mistica ebraica
(laMerkaba), quelladell’ accesso al trono dellagloriadivina, a quale si oppone tradizionalmente una
moltitudine di guardiani e di demoni.



'.

sk

L'ermeneutica
del soggetto

Corso al College de France (1981-1982)

UNIVERSALE



La genealogia che tentiamo di seguire ci riporta costantemente al gesto inaugurale del Foucault storico
dellafollia e della sessualita, ma anche del Foucault archeologo del sapere. | gay and lesbian studies
nascono nello stesso luogo in cui Foucault li ha, per cosi dire, provocati. Tuttavia tu sostieni che lo stesso
Lacan, tramite il suo “ non esiste rapporto sessuale”, attraverso il suo gesto di destituzione delle categorie
implicate nel sedicente “ rapporto sessuale” —come per esempio nel caso dell’ Uomo e della Donna — abbia
aperto una breccia all’interno della psicoanalisi. Tu consideri infatti questa parte dell’ indagine lacaniana
come un invito, owiamente a posteriori, ad approfondire questo tipo di studi. Mi sembra perd che un simile
invito, nel campo psicoanalitico, resti ancora disatteso. Mi pare infatti che solo Teresa de Lauretis, teorica
queer, non tema oggi di debordare dal proprio “ ambito” strettamente freudiano. A questo riguardo ha
pubblicato recentemente Pulsions freudiennes. Psychanalyse, littérature et cinéma. Qual € la tua lettura della
resistenza interna prodotta dalla militanza gay e lesbica rispetto a certe forme di sapere che, come la
psicoanalisi, almeno in ambito francofono, erano state abbandonate dai movimenti Igbt?

Comesai dl’interno della psicoanalisi il campo gay e lesbico e diviso: alcuni, tra cui Teresade Lauretis, Leo
Bersani, Judith Butler, Lee Edelman, Diana Fuss, Earl Jackson, Tim Dean, Mario Mi€li, vi trovano utili
elementi di sapere, mentre altri —a cominciare da David Halperin — hanno elaborato un’ esperienza“gaia”
della soggettivita senza nessun ricorso alla psicoanalisi, ergendosi addirittura, e con ottime ragioni, contro il
discorso psicoanalitico, o meglio, contro un sapere psicoanalitico considerato acquisito e suscettibile di
essere applicato logico-deduttivamente. Vorrei anche farti notare che gli americani hanno pochi mezzi per
studiare Lacan, eccetto coloro che lo leggono in francese e che non si accontentano di traduzioni (erronee)
del seminari pubblicati e poi tradotti in maniera discutibile, procurandos piuttosto le stenotipieo le
trascrizioni meno approssimative che circolano. Ladifficile reperibilita, la difficolta e laquas intraducibilita
dei testi di Lacan hanno indotto molti teorici queer americani aservirs di altri riferimenti: Leo Bersani, per
esempio, traquelli per cui lapsicoanalisi e decisiva, preferisce usarei lavori di Jean Laplanche (e ovviamente
di Freud) piuttosto che quelli di Lacan, non solo per laragione appenaricordata, e quindi per una giusta
prudenza, ma anche perché la dottrina laplanchiana sembra offrirgli risposte piu pertinenti rispetto alle sue
domande. Laresponsabilitadi questo stato di cose deriva, in larga parte, dal fatto che Lacan non harestituito
un lavoro di sistemazione criticadel suoi testi, né hamesso a disposizione dei lettori degli studi compiuti,
esaustivi e degni di fede, molto diversamente da Foucault. Quando vediamo cio che circola negli Stati Uniti
trai ricercatori Igbt sotto |’ etichetta “ pensiero lacaniano” amolti di noi, che slamo stati suoi allievi, cadono
letteralmente le braccia... Ti devo menzionare Julia Kristeva? Lo sto facendo ora...

Non bisogna tuttavia insistere troppo sulle incomprensioni d’ oltreoceano; gli europei forse non hanno fatto di
meglio se é vero che, persino in Francia, niente assicura che I’insegnamento di Lacan sia stato poi davvero
cosi ben recepito persino dai suoi stessi alievi. Ci si é affrettati afarne un “sistemadi pensiero” (ti citerel
Elisabeth Roudinesco), si € medicalizzatala suaclinica (il caso dei gruppi lacaniani piti importanti dal
punto di vista numerico), se ne e tratta una morale (i media adorano quest’ aspetto — gli analisti lacaniani a
pieno titolo che fanno lezione a popolo, ed e anche cio che predilige Eribon), o si € sposato surrettiziamente
con alcune religioni, in particolare cristianesimo ed ebraismo. Mala questione, che ho intravisto solo da
poco, per la precisione dopo una conversazione con David Halperin, € un’altra. Mi sono sorpreso adirgli,
mettendomi in quella posizione di visionario che detesto, che la sovversione gay, leshica, trans, ai suoi inizi,
non aveva ancora sputato il rospo. Bisognaimputare all’ urgenza dell’ azione politica (che resta decisamente
d attualita, lo sai bene, sia sul piano legislativo che sanitario) questa specie di blocco che ho intravisto?
Dovresti essere tu adirmelo! Di qualunque cosa si tratti, probabilmente e in queste dichiarazioni, in queste
prese di posizione che si fanno attendere, che Lacan potrebbe servire. E stato lui in fondo ad aver
compromesso la distinzione uomo/donna, a smantellare il rapporto sessuale; e potremmo interessarci anche a
suo piccol o oggetto a per ripensare I’ erotico da un punto di vistaa contempo minoritario e specifico.
Capisco se, ascoltando tutto cio, mi troverai delirante. Tuttavia Freud stesso, alafine della suavita, era
giunto a un’ aperturadi questo tipo (e Lacan condivideva la sua affermazione, insorgendo contro il silenzio
delle donne rispetto allaloro posizione soggettiva). La questione decisiva e laricusazione della femminilita (
Ablehnung der Weiblichkeit) da parte di entrambi i sessi. Il fatto che lafemminilita fosse barrata da un “non
ne voglio sapere nulla’ radicale manteneva la sessualita, agli occhi di Freud, allo stato di enigma.



Nel tuo libro Le sexe du maitre ci mostri contemporaneamente sia |’ incontro mancato degli studi gay e
leshici con la psicoanalisi, sia la tua posizione decisamente critica rispetto alla psicoanalisi. Inoltre, in La
psychanalyse est-elle un exercice spirituel ? invitavi la psicoanalisi e “ cio che essa produce a livello di
sapere’ afarei conti con“ unarazionalita della quale non ha né I’ esclusivita, né una particolare
padronanza” . Da dove proviene questa “ razionalita esterna” che mette in questione le resistenze teoriche e
pratiche della psicoanalisi?

Nella conversazione con Halperin che ti citavo poco fami sono permesso di fargli notare che non poteva
sottrarsi dal luogo, culturalmente eccentrico, dal quale parlava. Non mi riferisco al suo status di universitario
(che certamente conta), maaquello di un gay cosi come lo rappresenta, anche se parzialmente, il film Tea
and Sympathy (che L ee Edelman riprende ironicamente titolando in maniera umoristica uno dei suoi articoli
Tea-room and Sympathy). Halperin non dissociail suo status di antichista e di militante, e la suamilitanzae
capace di mostrare, come nel caso del suo studio sull’amore in Platone, dei tratti che sarebbero rimasti
nascosti senza un approccio cosi fuori dagli schemi. Rispetto a queste posizioni, altri ricercatori Igbt sono
indissolubilmente eruditi e militanti. Per questo, aggiungerei, il risultato di quel lavoro non e legato
esclusivamente a una comunita, maa contrario si rivolge a ognuno, a me come a chiunque. E cio vale anche
nel campo freudiano: cio che pud emergere, come sapere, dopo |’ esperienza analitica non € destinato ai soli
analisti. Un Winkler, anche lui grecista e militante, non potrebbe essere soddisfatto sei suoi lavori fossero
recepiti e apprezzati solo dallacomunitagay e lesbica. Si trattadi dimostrare I’ interesse e la pertinenza di
simili studi anche per gli antichisti e, ancor piu in generale, per chiunque. C'e ddl “comune” nella
“comunitd’, I'in-comune non é altro, in ultimaanalisi, che cio che ¢ci accomunatutti. Solo Ii possiamo
incontrare unaforma, non religiosa e personale, di giudizio universale. Ma questo in-comune, poi, esiste
davvero?

g’ 1]

Il tuo proposito di ripensare la psicoanalisi nel senso di una “ spi-coanalis’” , “ nome che eliminalo ‘psy’ e
gli sostituisce lo ‘spi’ di spirituale”, potrebbe apparire “ indecente” poiché —come fai vedere nel tuo libro —
mette al centro la passione di Freud, e dello stesso Lacan, per lo spiritualismo se non, addirittura, per 1o
spiritismo. Quando scrivi che * il movimento suscitato da Foucault un po’ ovunque (Europa, Giappone,
America Latina, Stati Uniti)” € un“ movimento spirituale”, e quando dici — con David Halperin che“ i
movimenti femministi, omosessuali, leshici, trans, bi, queer, sono altrettanti movimenti spirituali” , non hai la
sensazione che questa sia un’ affermazione un po’ “ indecente” ? Indecente non tanto nei riguardi di questi
movimenti, ma piuttosto nei confronti della filiazione foucaultiana che reclamano. Non ritroviamo forse, di
nuovo, come diceva Hocquenghem, in questa spiritualita “ identitaria” la riproduzione normativa di quelle
categorie “ psico-poliziesche” che ci illudiamo di aver finalmente liberato dal loro alone di mostruosita?
Non pensi che il rimando teorico al Foucault dell’ Ermeneutica del soggetto rischi di produrre un oblio
nefasto del Foucault della Storia della sessualita? Detto in altri termini, mi sembra che la proposta “ spi-
coanalitica” , iniettando la spiritualita nella sessualita, cacci dalla porta la dimensione identitaria per farla
rientrare pero, prontamente, dalla finestra sotto forma di movimento spirituale.

Non penso che Freud e Lacan siano stati attratti in modo particolare dallo spiritualismo o dallo spiritismo.

Per Freud s trattava evidentemente di allontanare il piu possibile la psicoanalisi da queste pratiche, per
metterla piuttosto all’ ombra della scienza. Dimmi se sbaglio quando affermo (1) I’ esistenza di unafratturatra
i lavori di autori come Mieli, Pasolini o Gil-Albert e quelli di molti ricercatori Igbt contemporanei. S
tratterebbe di una sorta di rinuncia, in particolare nel caso di Gil-Albert, dell’idea di una comunita“omao”.
Interpellato a questo proposito, Halperin mi ha segnal ato che esiste una partizione tra un’ omosessualita
pensata in senso comunitario e un’ atrache, al contrario, fondandosi su Gide e Hocquenghem, pensa

I’ omosessualita fuori dalla comunita— quest’ ultima corrente, in cui s situano Bersani ed Edelman, e detta
non a caso “antisociale’. Qual e dungque la postain gioco di tale scissione?



Sbaglio ancora se affermo (2) I’ esistenza di una cesura operatain seno alo stesso Foucault, come se tutto si
fosse richiuso col suo volume sulla storia della sessualita? Tanto dafar si che cio che e venuto dopo sia stato
giudicato di troppo, o addirittura malvisto? Davvero L’ ermeneutica del soggetto non ci dice nullarispetto
all’omosessualita? 1o i vedo, a contrario, delle possibili aperture e delle possibili strade daintraprendere per
attraversare cio che evocavo poco fa, cioé questa sortadi arresto del movimento Igbt, questa sospensione di
una sovversione che non ha ancora detto la sua ultima parola né, probabilmente, quella decisiva.

E probabile d’ altronde che questo arresto sia, in qual che modo, una caratteristica di tutto cid che & racchiuso
dal bel nome di “movimento”. Cosi fu anche, in fondo, per la psicoanalisi. Un movimento si scontra con cio
che gli s oppone (latavolaresiste alla pressione della mano fintanto che la mano esercita una pressione); ma
un movimento ha anche a che fare con laresistenzainterna che induce i suoi militanti anon osare a di la di
un certo limite (variabile, beninteso, a seconda del casi). Non é casuale che Foucault, in quello che saraiil suo
ultimo corso, sceglierail temadellaparresia, del rischio, del coraggio implicato nel dire laverita. Arrivo al
cuore dellatua critica, ammesso cheio siariuscito a coglierla per bene, dato che é sottile. Ti mi imputi di
iniettare la spiritualita nella sessualita. Oh Dio, il mio potere non é cosi grande! Non ¢’ € bisogno di nessuno
affinché |’ erotico — cioé una scopata se preferisci, ma anche il cibo, I’ esperienza musicale, la defecazione
intesain senso esteso (ecco gli oggetti piccoli a) — sia compreso come un’ esperienza indissol ubilmente
spirituale e corporea. Abbiamo perso molto sostituendo “psichico” a*“spirituale”; io cerco semplicemente di
seguire questa chinarisalendola, come diceva Gide.

Tu mi sembri temere il sopraggiungere di un nuovo stile identitario che scavalchi le questioni e le lotte
politiche, ispirate dalla Soria della sessualita, in direzione di un disimpegno “ spirituale”. E forse hai ragione,
potrebbe essere quello che sta accadendo. Ogni lotta politicasi svolgein fasi e tempi anche molto differenti
traloro, e avolte deve addirittura dotarsi di speciali paraocchi. Tuttavianon € cosi semplice. Durante un
incontro avuto nel 1970 con un amico psicoanalista, lui mi raccontava di quanto queste questioni
surriscaldassero i luoghi angusti dell’ Ecole freudienne: “Non & piti il momento di interessars alateoria.
Lacan ci hafornito cio di cui abbiamo bisogno, e ci basta; oramai si apreil tempo della politica’. Queste
parole consumarono la nostra separazione. Ora, che ne é trent’ anni dopo? Il gruppo al qualeil mio amicosi €
unito si ein effetti esteso considerevolmente, non ha prodotto nulla sul piano dellaricerca, ma soprattutto ha
rovesciato I’ esercizio analitico in una pratica medica. Questo in nome di Lacan! Rispetto a divario politico
cheindichi trala Storia della sessualita (politicamente utile) e L’ ermeneutica del soggetto (da mettere
politicamente da parte), sono su una posizione diametralmente opposta e credo anzi che, solo non trascurando
laloro possibile articolazione, la questione dell’ identita potra un giorno essere ripensatain maniera originale
e condurre addirittura— chi puo dirlo? —alotte politiche pit vive e intelligenti di quelle agite fino a oggi.



TP OT TV PV T TITIITIITS

MICHEL
FOUCAULT
La volonta
di sapere

Storia della sessualita 1

UNIVERSALE
< ECONOMICA
FELTRINELLI / SAGGI



Riprendo la domanda precedente sotto un’ altra forma. E certamente pil attraente, ideol ogicamente
parlando, combattere la sovrapproduzione psichiatrica di sapere sulla sessualita agitando lo spettro di una
resistenza nel confronti delle identificazioni forzate. Ma & molto pit complesso e costoso mantenere una vera
vigilanza critica e autocritica su questi temi. Occorre constatare infatti che il rifiuto foucaultiano di cedere
all’ ontologia identitaria dell’ omosessualita all’ epoca non era nuovo. Guy Hocquenghem, dicevo prima, S
era gia dedicato a questo esercizo critico, mentre altrove la “ critica omosessuale” di Mario Migli gia si
batteva dall’ interno per far esplodere le cristallizzazioni identitarie. Questi atteggiamenti non si situano
nella genealogia scientifica della parola “ omosessuale” , quanto piuttosto nella stessa pratica militante, vale
adire nelle opzioni e nelle scelte adottate dalle e dai militanti. Allo stesso modo, il panico identitario mi
sembra dislocato, nel senso in cui, se prendiamo per esempio la sovraesposizione identitaria dei movimenti
Igbt comeil segno o il sintomo della normalizzazione in atto dell’ omosessualita, rischiamo di perderela
profondita storica del contesto in cui si gioca I’ integrazione sempre piu spinta dell’ omosessualita nel regime
politico della democrazia.

Non credi che voler “ sfuggire” alla dimensione identitaria costitutiva dell’ omosessualita, aggirando i
fenomeni di affermazione identitaria ai quali da luogo e prendendoli per dei fenomeni “ spirituali” renda piu
complessa la loro indagine storico-politica, e quindi anche una presa di distanza da queste identificazioni?

Tu sei posizionato meglio di me per notare la negligenza attuale rispetto alla*“ profondita storica’ di cui parli.
E telo confermano, se ce ne fosse bisogno e malgrado qualche eco non trascurabile, i pochi effetti della
pubblicazione in Franciadi Mieli, che hai tradotto. Ma cosa intendi con parole quali “dimensione”,
“costituzione”, “identita’ ? Di quale “dimensione” ? E che cos & una“ dimensione identitaria’? Non
comprendo cosaintendi con dimensione identitaria, mentre |’ espressione “fenomeni di affermazione
identitaria” mi pare chiara e distinta. Resta il fatto che non puoi affermare che pensare il movimento gay e
leshico (lo stesso termine fu utilizzato per la psicoanalisi: Bewegung) come un movimento spirituale
significhi farne automati camente una dimensione identitaria e costitutiva dell’ omosessualita. La domanda e
infatti anche questa: che concezione hai della spiritualita per pensare che essa renderebbe impossibile la
comprensione dei fenomeni di affermazione identitaria? Suppongo, a contrario che una nuovafiguradella
spiritualita, quella che ci proviene dall’ Ermeneutica del soggetto, renderebbe tali fenomeni accessibili in
modi del tutto inediti e costruttivi —come si vede per esempio nel lavoro di Mark Jordan, che mostra come la
categoriadi “sodomia’ sia stata un’invenzione dellateologia medievale cristiana, una pratica eminentemente
spirituale poiché fondata sul concetto di contro-natura. Non ¢’ €, in questo caso, la profondita storica che
auspicavi?

Ti concedo di aver tagliato forse un po’ con I’ accetta queste nozioni. Ma sono convinto cheil vero problema
siaproprio questo: il fatto che non riusciamo a definire con un minimo di chiarezzal’ identita militante non
implica che ce ne dobbiamo sharazzare. O, a limite, potremmo farlo solo a pegno di un’incomprensione
storica. Voglio dire che la spiritualita di cui stiamo parlando, e che si tratterebbe di prendere in conto, resta
un’ esperienzain dialogo con la dimensione identitaria. Con “dimensione identitaria” mi riferisco auna
condizione storica fondamentale, che situa volente o nolente I’omosessualita nel solco tracciato dalla“fuga
dallareligione’. Questa fuga, radicalmente contemporanea, ha una forte struttura identitaria e attribuisce

all’ omosessualita un discorso, caratterizzato semanticamente proprio dal concetto di identita, che i militanti e
le militanti Igbt si sono lungamente impegnati a produrre e riprodurre.

Voglio dire che, da un punto di vista politico, il movimento Igbt nasce proprio in un contesto contrassegnato
da questa petizione identitaria costitutiva. Mail problema e proprio questo, poiché oggi il dispositivo di
sessualitain cui siamo immersi e atutti gli effetti un dispositivo identitario; ed & per questo che
personalmente cerco di restareil piti vicino possibile al Foucault della Soria della sessualita — anche se si
tratta certamente di una vicinanza che e anche una vigilanza critica, non tanto legata alla prese di posizione
politiche, ma a questioni di intelligibilita storica dei suoi lavori. Ti dird, esattamente al contrario della
partizione che mi ha attribuito, che ritengo la Soria della sessualita politicamente “inutile’, da un punto di
vistadi azione politica, ma storicamente inattaccabile; mentre ritengo L’ ermeneutica del soggetto
politicamente e praticamente molto feconda, ma storicamente inutile per centrare il momento storico che



stiamo attraversando oggi.

Infine, se capisco bene cosa stai dicendo, spiritualita e identita potrebbero essere considerate come due facce
della stessa medaglia, nel senso che sl tratta di individuare forse una meccanica capace di mettere in tensione,
ea limite di confondere, le due facce di questa medaglia. Ma € poi davvero possibile mantenere questo stato
costante di tensione? Come possono davvero funzionare insieme identita e spiritualita? Saresti d’ accordo se i
dicess che gli autori che avete scelto per la collana sull’“ erotologia moderna’ della epel sono accomunati dal
fatto di tenere in tensione gqueste due facce e dal tentare, tradi esse, delle permutazioni e delle
sovrapposizioni ogni volta genuinamente inedite? Non vedi in questi gesti epistemologici definirsi una
meccanica spiritualita-identita nella cui tensione riecheggia quella foucaultiana del rapporto piacere-potere?

Personalmente credo che fare dell’ identita e della spiritualita due facce della stessa medaglia significherebbe
perdere di vista entrambe. Francamente non saprei dare il minimo senso a un supposto dialogo tradi esse. In
psicoanalisi, I'identita dell’ analizzante € in gioco, in vivo, nella pratica analitica; 0 meglio, sono le sue
identificazioni a essere in gioco. Perché la psicoanalisi non ha dovuto aspettare i queer per cessare di parlare
di identita (statica), interessandosi piuttosto ale identificazioni (dinamiche, fragili, risultato di investimenti
libidici e odiamorosi).

Bisognerebbe forse, piuttosto, prendersi il tempo di studiare come ognuna delle Scuole della Grecia antica
abbia potuto creare una modalitaineditadi spiritualita dandole un nome e quindi un’identita: cinici, stoici,
epicurel, pitagorici, platonici, e avolte, come ci ha mostrato Pierre Hadot, addirittura degli incroci. Devo dirti
quindi che non sono d accordo nel considerare storicamente inutile, nonostante le virgolette di cui hai dotato
guesto aggettivo, L’ ermeneutica del soggetto. Perché € un lavoro che mi ha aperto una vera e propria pista,
che considero trale cose piu utili e importanti che mi siano capitate nella miavitaintellettuale, e che mi ha
dato il coraggio di provare aposizionare la psicoanalisi fuori dal campo minato della*“funzione psy”, dove
purtroppo la mantengono ancora non pochi — e poco virtuosi — interessi.

Mi permetti, per concludere, una piccolaimpertinenza e una piccolainversione? Laspi-ritualita, su cui hai
tanto investito, non rappresenta forse — in alcune delle sue versioni “gaie’, una sortadi psy-ritualita? Non
prende cioé laformadi una pseudo-critica, tutto sommato nuovamente “psy”, che non riesce afarlafinita con
I eredita psicoanalitica dellariflessione sull’ omosessualita, e che ripete in fondo sempre lo stesso ritornello,
lastessa “ritualita’ criticache si pavoneggiadi essere sfuggitaalla psicoanalisi, mentre restaal contempo
totalmente incapace di farei conti con il fatto che I’omosessualita e stata, e rimane, produttrice di identita e
persino, non temo di dirlo, di spiritualita? Mi pare che nellatuarispostadi primaemergail desiderio di non
fuggire da questatensione, ma di provocarlae di provare ad abitarla. Maqual €il campo di battaglia di
guesta tensione, dove si produce effettivamente?

Di fatto, ho opposto la spiritualita alla psy-ritualita nel libro che hareso possibile lamialetturadi

L’ ermeneutica del soggetto. Latua domanda ha quindi un certo valore, che giustificala sua pertinente
impertinenza. Il mio invito a sottrarre la pratica analitica dalla funzione psy, come sai, non ha molte chance
di essereintesa, se non da una sparuta minoranza, anche a causa del moralismo imperante nella psicoanalis
di oggi. Tutto cio non toglie ovviamente cheil problema sia proprio questo, e che interess allo stesso modo
lapsicoanalisi, lapsichiatria e la psicopatol ogia.

Ti propongo due esempi, che mi sembrano dei luoghi ben reali in cui si produce latensione di cui parli.
Recentemente ho avuto notiziadi come si comporta uno psicopatologo affermato quando s trovain
posizione di analista, cioé quando si ritrova ad accogliere una domanda di psicoanalisi. Egli s impegna, in
primo luogo, a elaborare una diagnosi, per poi decidere anche che cosa, dell’ analizzante, € analizzabile e che
cosanon lo & Che brav’ uomo il nostro psicopatologo... Ma che cosa accade in realtain questa dinamica?
Semplicemente che, non appenal’ analisi cominciaad avvicinarsi al non-analizzabile, cioé quando iniziaa
fars “rovente”, il nostro amico ladichiara... terminata. La dichiaraterminata nel momento in cui dovrebbe
essere veramente messa in gioco, 0 peggio, appena prima che possa davvero cominciare a essere giocata,
capisci? Tutto cio e un errore, perché — per certi aspetti — la psicoanalisi ricorda la medicina galenica, che



facevadellacrisi — prodottasi al’ acme della malattia— una chance di guarigione. Questo tagliar corto non
vuol dire altro se non che non ¢’ e statala minima analisi, mad’ altronde non ¢’ e molto da stupirsi, perché &
assurdo che uno psicopatologo possa esercitare come psicoanalista.

Orati racconto I’ altro esempio. Le parole “psichiatra’ e “psicopatologo” sono parole molto rispettate, parole
che fanno paura, a punto tale che la maggior parte degli specializzandi non riesce avedere tutti i pregiudizi
attraverso cui sono fabbricate queste parole “alte”. Se lo facessero, ne ricaverebbero delle gran sorprese. |
manuali ei cors attraverso cui si insegna la psichiatria sono costruiti appositamente perché I’ aspirante non si
confronti mai con i pregiudizi costitutivi del sapere psichiatrico.

Questa e proprio una questione che fa saltare lamosca a naso: quanto vale una disciplina che ha creduto per
anni e anni che la degenerazione fosse uno stato osservabile, e per di piu meritevole di essere elevato a
paradigma scientifico? Che valore ha una disciplina che ancora nel secondo dopoguerra ha usato — e abusato
— dellalobotomia, per poi far piombare un silenzio tombal e su questo osceno episodio della propria storia
(come racconta Philippe Pignarre), e che oggi — nell’ auto-storia che racconta a se stessa — attribuisce lafelice
invenzione della psichiatriaistituzionale a degli antifascisti. Una disciplina che, piu recentemente, ha preteso
di definirsi a-teorica e che oggi s fonda sugli stessi principi classificatori usati dalla catena di surgelati Picard
per stoccare la propria merce — come non ha mancato di rilevare |o schizofrenico Marco Decorpeliada. Non ti
sembra che in tutto questo manchi proprio la piu piccola ombradi spiritualita?

Matorniamo alle parole grosse, come la parola “dissociazione’. Dire di qualcuno che é dissociato, oggi,
significa farne automati camente uno schizofrenico, ossia una categoria nosografica su cui 1o stesso Lacan si €
riservato la prudenza di non shilanciarsi. Ma se ti dicessi che atri andlisti, che come me hanno a cuore la
questione della spiritualita, hanno approcciato la questione della dissociazione in maniera completamente
diversa? Sudhir Kakar, psicoanalistaindiano e traduttore in francese del Kamasutra, ha messo in luce per
esempio come le cure ottenute dagli interventi degli sciamani s producano proprio grazie a una pratica
indotta di dissociazione, ossia attraverso quella che comunemente chiamiamo trance.

Il suo lavoro sulla spiritualita e la sua comparazione della psicoanalisi con le pratiche curative sciamaniche —
che hanno fatto parte di tutte le culture del mondo — ci fanno capire fino a che punto la dissociazione siaun
concetto che varivisto e ripensato profondamente. Visto il numero di schizofrenici diagnosticati in
Occidente, mi sembra proprio un tema che non puo restare ancora a lungo inevaso.

A volteimmagino Lacan, vicino alamorte, che si chiede che cosa ha davvero ottenuto. Lo immagino
pensare a futuro del suo insegnamento, all’ accoglienza, alla difesae adlaripresache gli psicoanalisti —e non
solo — hanno riservato a suo insegnamento. Non me lo immagino affatto contento; anzi, lo immagino
profondamente insoddisfatto, e proprio a partire dai suoi allievi piu vicini, compresi quelli che —nei momenti
piu drammatici — s € trovato a valorizzare e ad €l eggere come suoi successori. |1 mio pasticcio non haalcuna
speranza di fare meglio di lui, che aveva ben atre doti e altri mezzi, e devo dire che latua domandame |’ ha
ricordato. Certo, seriusciss a produrre col mio lavoro qual che piccola trasformazione locale, capace magari
di essere recepita da qualche vero analista, alora potrei dire almeno che il mio lavoro non é stato
completamente nullo. Eccoti il conto.

Traduzione dal francese di Andrea Muni e CarlaTroilo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

du

Prove di “spiritualita politica™




