DOPPIOZERO

| paesaggi della nostra vita

Ugo Mordlli
29 Ottobre 2017

Olivo Barbieri.

Paesaggio e una parola femminile o, almeno, al femminile. Non per la grammatica, ma per la vita e per la
nostra appartenenza al nostro spazio di vita. Come il codice materno, il paesaggio ci contiene, € vulnerabile,
ci accoglie e ci genera, se non lo consideriamo lo sfondo, il decoro o la cartolina, o se non lo collochiamo
nell’impensabile, dandolo per scontato. L’ equivoco della parola “ ambiente” si mostra oggi in tutta la sua


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/i-paesaggi-della-nostra-vita
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli

evidenza. Non ¢, infatti, qualcosa che sta la fuori, intorno a noi, ma € noi stessi.

Svetlana Aleksievic, Nobel per |a letteratura 2015, parlando della letteratura e del genere letterario che
predilige, scrive qualcosa che dice molto di piu di quanto si possa immaginare, a proposito del paesaggio
come linguaggio di cui siamo parte.

“ A'lungo ho cercato un genere letterario che corrispondesse al mio modo di vedereil mondo (...) E ho scelto
quello delle voci degli uomini. Nei miei libri I’'uomo ordinario parlain prima persona di se stesso. | miei

libri li osservo, li ascolto per le strade, dietro alle finestre. A volte posso stare seduta tutto il giorno con la
stessa persona. Per me € importante cogliere la parola al volo, sul nascere. Senza lasciarmi sfuggire quella
parte discorsiva della vita che trattiamo con noncuranza e distrazione, e che poi scompare nella frenesia del
quotidiano, nell’ oscurita del tempo. Che tutto cio possa diventare |etteratura pud sembrare singolare. Maio
vorrei che tutto quello che costituisce la nostra vita diventasse letteratura. Anche le parole del quotidiano”
(la Repubblica, 25 aprile 2017).

Il paesaggio € un racconto che chi lo vive fa ad un altro giungendo a non trattare come scontato, con
noncuranza e distrazione, I’ aria, I’acqua, il suolo, il sistema vivente di cui € parte costitutiva. Il paesaggio &
frutto della nostra considerazione, dell’ accorgersi di esistere fermandosi a guardare, arespirare, a sentire,
a pensare, camminando. 1| paesaggio nasce dalle voci degli esseri umani che ne fanno parte.

A lungo abbiamo pensato che fosse solo un fatto di traduzione simbolica: chei luoghi fossero lafonte di una
mediazione simbolica operata dalla mente umana che in tal modo generasse |’ idea di paesaggio. Alla base di
questo orientamento vi era e ancora vi € una concezione della percezione separata dall’ azione e dal
movimento, unitamente al primato dellavisione. Oltre al nostro andare fieri ed eretti, convinti come eravamo
di essere soprale parti e superiori a resto del vivente: tutto il resto eral’intorno, il panorama, la veduta, il
contorno.

Abbiamo sufficienti elementi di verifica per sostenere I’ipotesi che le cose non stiano cosi.

Da non poco tempo gli artisti ¢’ erano arrivati, anticipando — loro che vivono da poeti al di sopra dellaproprie
possibilita— laricerca scientifica.

Si consideri ad esempio Forme uniche della continuita nello spazio, I’ opera di Umberto Boccioni del 1913,
custoditaal The Israel Museum di Gerusalemme, la celebre sculturaicona della plastica cosiddetta futurista.



Umberto Boccioni, Forme uniche della continuita nello spazio, 1913.

Azione e percezione nel rapporto con |’ opera sono indistinguibili: 1o sono nella contingenza emergente

nell’ esperienza di accoppiamento strutturale tra la dinamica dellaformaimpressa dall’ artista e I azione del
ripercorrere quella dinamica nella simulazione incarnata che viveil fruitore. Ognuno di noi di fronte all’ opera
sente di muoversi nella dinamica dell’ opera stessa e agisce e percepisce allo stesso tempo. Ognuno vive allo
stesso tempo un processo di modulazione intenzionale con le ombre e le luci delle forme e s scompone e
ricompone in sintonia con esse.

L’ azione non e un effetto collaterale della percezione e il movimento non € una conseguenza della
cognizione, semmai azione e movimento precedono la cognizione e la traduzione simbolica, che ne sono
profondamente informate. Ci0 appare sempre piu evidente anche a proposito delle probabili origini del
linguaggio. Siccome pare che non vi sia continuita travocalizzi e linguaggio umano articolato, alora
attendibile sembralatesi di Noam Chomsky, in base alla quale lafacoltadi parlare sarebbe sorta
all’improvviso. E non come strumento di comunicazione ma come mezzo di autocoscienza (N. Chomsky,
R.C. Berwick, Perché solo noi?, Bollati Boringhieri, Torino 2016). L’ origine del linguaggio appare
comprensibilein termini darwiniani se si considera la sua evoluzione non a partire dal porre a centro le sole
aree cerebrali della comunicazione, ma considerando il ruolo e le funzioni delle aree senso-motorie. A livello
neurofisiologico, il modo in cui s impara a produrre un manufatto & simile aquello con cui si imparaa
formulare unafrase. L’ utensile si crea a partire da una catena di operazioni, lafrase a partire da una catena di
parole: queste due attivita condividono un medesimo sistema di regole, che viene appreso e gestito dalle



stesse aree cerebrali. Lo stesso sistema senso-motorio pare essere coinvolto nella gestione del movimento
nello spazio e, quindi, nella creazione del paesaggio e delle sue narrazioni.

E stato il primato della visione, ovvero la presunzione di quel primato, a nutrire la concezione del paesaggio
come strettamente connesso a vedere. Franco Farinelli non si stanca di evidenziare gli effetti sulla nostra
storia e sul nostro modo di concepirci e sentirci nel mondo derivanti dall’ invenzione della prospettiva. La
Terra ce lasiamo inventata noi e dobbiamo reinventarcela. Seguendo il viaggio andata e ritorno tramente e
mondo in cui Faringlli ci conduce, abbiamo non poche possibilitadi comprendere come vi sia una stretta
connessione tra movimento e paesaggio.

Vi siete mai chiesti come sl faafarsi un’ideadi una cosa che, per le sue dimensioni, non si riesce avedere
per intero? Si accettano le condizioni della conoscenza per noi esseri umani: “che noi non possiamo
conoscere le cose per davvero, ma soltanto in figura, allalettera geograficamente” (F. Farinelli, L’ invenzione
della Terra, Sellerio, Palermo 2016; p. 51).

Ma alloraviviamo nella cosiddetta realta o in una delle sue possibili e molteplici rappresentazioni? Se, come
ci mostra con finezza di analisi Farinelli, Anassimandro, il filosofo greco del sesto secolo avanti Cristo, &
stato il primo a creare una rappresentazione della Terra, facendolo egli ha operato il gesto proprio di ogni
conoscenza scientifica. “Lasicuraviadellascienza’, scrive Farinelli, “ consiste non nel seguire le tracce di
quel che si vedein unafigura, maal contrario nel trar fuori di essa quel che noi stessi vi abbiamo messo” (F.
Farinelli). Se ci chiediamo come ce |o abbiamo messo, |a risposta puo essere trovata sostenendo che lo
abbiamo fatto attraverso un’ azione simulata: muovendoci e percorrendo i movimenti di chi ha creato lafigura
0 modellato e curato il paesaggio. Laragione, infatti, mostra di scorgere solo cio che essa stessa produce
secondo il suo disegno.

Anassimandro, creando una metafora cartografica della Terra, riduce la Terra stessa a suo “cadavere
grafico”. Sarapoi un altro filosofo, secondo Farinelli, il Kant della Critica della ragion pura, ariconoscere
implicitamente la priorita di tale cadavere rispetto al corpo vivo della Terra, e afar dipendere la conoscenza
stessa della Terradalle regole della rappresentazione che noi stessi ¢i diamo. Una perdita? Possiamo
considerare una perdita quella che produciamo con la messa a punto di una rappresentazione conoscitiva del
mondo? Una perdita della presa diretta sul mondo? Con la conoscenza e lariflessione produciamo copie del
mondo che, come mostra lacono, “sognano” di essere |’ originale senzariuscirci: intanto noi soggetti
conoscenti siamo finiti in uno scarto e viviamo lamalinconiaeil dubbio che ogni conoscenza comporta, fonti
allo sesso tempo della nostra mancanza e della nostra generativita.

Conoscendo abbiamo I'illusione di prendere il mondo, ma*“unariflessione produce il senso di uno scarto,
quello inevitabile e ineluttabile tra conoscenza e vita e quello doloroso trail sé el’atro” (A. M. lacono, I
sogno di una cosa. Del doppio, del dubbio, della malinconia, Guerini e associati, Milano 2016; p. 18).

Su un terreno affine s muove Steiner, ponendosi 1a questione del dolore del pensiero. Mentre I’impulso a
domandare generala civilta umana, le sue scienze, le sue arti, le sue religioni, noi animali umani che
“possiamo trattenere il respiro, manon possiamo trattenere il pensiero”, nel “venire dell’ essere all’ essere”,
facciamo un’ esperienza di malinconia e allo stesso tempo della capacita vitale e creativa di superarla. “Un
velo di tristezza (tristitia), e steso sul passaggio dall’ homo all’ homo sapiens’ (G. Steiner, Dieci (possibili)
ragioni della tristezza del pensiero, Garzanti, Milano 2007; p. 12).



T 11 il--ll--F---ll —— ”l "o EpaEEBIIE BF
" T 11 ] (N ] # *‘ .
lll:ll-l:l =i “I-II’T‘ i 1] Im e B i 18 18 1o

EiEiMIIEET S WALl
b 5
-*—

Gabriele Basilico.

E stato T. S. Eliot, grande poeta, a chiedersi con i suoi versi: “Dov’ & la vita che abbiamo perduto vivendo?
DoV’ & la saggezza che abbiamo perduto sapendo? Dov’ € la sapienza che abbiamo perduto nell’ informazione?
| cicli del Cieloin venti secoli ¢i portano piu lontani da Dio e piu vicini alapolvere’. Farinelli assesta una
sottile e quanto mai opportuna critica ala cosiddetta filosofia della post-modernita, allorquando pretende
di individuare una differenza tra moderno e postmoderno nel fatto che mentre nella modernitala mappaéla
copiadel territorio, nella postmodernitail rapporto sarebbe rovesciato: per laprimavoltail smulacro (la
tavola, la rappresentazione geografica) precederebbe il territorio. Farinelli commenta: “Come dire allora che
gia Kant sarebbe postmoderno, per tacere di Anassimandro”. Se cosi fosse “il piu postmoderno di tutti
sarebbe Cristoforo Colombo: cosi tral’inizio della modernita e la postmodernita non vi sarebbe piu nessuna
differenza, la prima sarebbe |a seconda e viceversa. Con Colombo, infatti, |a rappresentazione geografica (la
tavola, lamappa) prende il posto del mondo, ricomprende ed assorbe tutto cio che esiste: la carta, cioé lo
spazio, il primo degli strumenti della modernita, che proprio con Colombo si afferma’ (Farinelli).

Comegiasi puo intuire, quello di Farinelli non e solo un rigoroso argomentare geografico: siamo di fronte a
un pensiero, il suo, che non si piega alla mortificazione dei confini disciplinari né a rigor mortis degli



steccati accademici. Intervengono nella sua narrazione arcipelaghi di punti di vista, geografie affettive e dati
oggettivi, epistemologia e psicologia dell’ osservatore, per condurreil lettore in una vera e propria
esplorazione, fino al punto di far pensare alla geografia come un viaggio infinito andata e ritorno tra mente e
mondo. Noi, spesso, siamo come i marinai di Colombo, che sono nella condizione di credere “di vedere terra
soltanto perché sono convinti della sua esistenzain quel punto, e sono convinti dell’ esistenza dellaterrain
quel punto soltanto perché I’ hanno vista sulla carta, soltanto perché e lacartaadirlo” (Farinelli). Se s vuole
comprendere qualcosa di chi slamo e come vediamo il mondo bisogna leggere, soprattutto, il capitolo dieci
del libro di Farinelli e sognare che I’ autore possa accompagnarci in un luogo guidandoci con la sua prosa
ammaliante. Il luogo e il Portico dell’ Ospedale degli Innocenti, la prima architettura costruita secondo il
principio prospettico moderno da Brunelleschi. Scrive Farinelli: “ Se noi crediamo che piu le cose sono
lontane e piti sono piccole, piti sono vicine e piu sono grandi, é soltanto perché siamo moderni, e soltanto
perché vi sono stati un secolo e unacitta (il Quattrocento e Firenze) che hanno inventato un modello terribile,
pervasivo, onnicomprensivo, il quale in epoca moderna avvolgeratutto il globo: la prospettiva lineare, cioeil
punto di vistaspaziae...” (Faringlli) “E davvero € straordinario come allafine, tutto sommato, la storia della
conoscenza del mondo e unastoriain cui due globi, due palle, due sfere (quella dellaterra e quelladel nostro
occhio), facciano tanta fatica a riconoscersi, a mettersi in contatto, per cosi dire, e aguardarsi come davvero

Sono-.

Daalloral’ occhio diventa autonomo e quel divorzio tragli occhi e gli altri sensi diventa sempre piu
insanabile. Abbiamo per quellavia colonizzato il mondo e il modo in cui ce lo immaginiamo. Almeno

dall’ etadi Pericle in avanti, colonizzare significa non solo occupare materialmente una porzione di Terra, ma
anche colonizzare a distanza tramite i modelli mentali che adoperiamo. 1l formidabile modello mentale della
prospettiva e divenuto il modello con cui inventiamo la Terra: “il pit completo e totalitario che esiste,
proprio perché e insieme un modello di costruzione del mondo, di percezione del mondo, di rappresentazione
del mondo. Di qui lasua straordinaria potenza’ (Farinelli). Condotti per questa via narrativa avvolgente
giungiamo con Farinelli fino alla globalizzazione. Qualunque cosa significhi globalizzazione, dice |’ autore,
vuol dire che non possiamo, oggi, piu contare sulla mediazione cartografica, perché le direzioni non
corrispondono piu arelazioni fisse trauna parte e I’ altra e siamo oggi nella condizione di dover urgentemente
iniziare areinventare la Terra stessa “ attraverso altre logiche e altri modelli, anche se oggi € molto piu
difficile orientarsi nel pensare in nome di tutti gli esseri umani che tenendosi per mano continuano agirarein
tondo e sono I’ umanita” (Farinelli).

Anche la“cameraottica’, raccomandata dall’ esponente dell’ illuminismo veneziano Francesco Algarotti
come strumento educativo nelle Accademie di Pittura, divenne aun certo punto il “vero modo” di vedereil
mondo: “quel medesimo uso che fanno gli astronomi del cannocchiale ei fisici del microscopio, dovrebbero
fare dellacamera otticai pittori. Conducono ugual mente tutti codesti ordigni a meglio conoscere e
rappresentare la natura” (Opere scelte, 1823; p. 126).



Franco Farinell

L' invenzione della lerra




Farindli.

I1 modello di rappresentazione della natura mediato dalla visione avrebbe assunto una dimensione standard
duratura nel tempo.

Chei luoghi siano la fonte della traduzione in paesaggio, la base dell’ apertura verso il significato simbolico
del mondo, € un fatto. Con questaanalisi si intende esplorare il modo in cui lo diventano e avviene la
traduzione in significato. Interessa quello che accade nel registro dell’ accoppiamento struttural e tra corpo-
mente e mondo, in cui la combinazione tra azione e percezione propone a pensiero di cogliersi nella sua
dimensione di macchina linguistica e mitopoietica, che a sua volta produce una sortadi surrealta a partire da
esperienze concrete e storicamente situate. In quel processo appare evidente come sial’immaginazione il
mediatore tra mondo interno e mondo esterno nella creazione dell’ esperienza e del costrutto che chiamiamo
paesaggio. Latraduzione dei luoghi in paesaggio mette in immagine larealta grazie a un’ attivita che prima di
essere simbolicariguardail sistema senso-motorio e il movimento nello spazio, per cui nella contingenza di
una situazione emerge, nello stesso momento, larealta naturale e la sua traduzione in artefatto: ed ecco il
paesaggio. Il visibile e’ invisibile vanno a comporre un’immagine che, narrata mediante il linguaggio,
diventa paesaggio. Stimolata dal luogo, il movimento e I'immaginazione diventano una macchinain grado di
mettere in moto una lettura e una traduzione generative, che danno vita all’ esperienza di fruizione degli spazi
della nostra vita, che noi stessi harriamo come paesaggi. |1 paesaggio €, percio, inscindibile dal movimento e
dal linguaggio; € e diviene nel linguaggio; € linguaggio e, forse, non necessita neppure della traduzione
essendo in noi e divenendo con noi quello che a un certo momento dell’ esperienza effettivamente é.



Il cervello
In azione

Fausto Caruan
Anna Borgh




Caruana.

Sialacognizione incarnata che il sistema senso-motorio coinvolti nella nostra conoscenza del mondo, ci
mostrano che, qualorai simboli non siano ancorati a un referente, non si puo che approdare a un circolo
vizioso (A. Cangelosi, and S. Harnad, (2001). The adaptive advantage of symbolic theft over sensorimotor
toil: Grounding language in perceptual categories., “Evolution of Communication” 4(1) 117-142).

Il paesaggio della mente contiene il paesaggio esterno esplorandolo e muovendosi in esso, e mentre s muove
ne emerge a sua volta costruito da quel paesaggio esterno (S. S. Clark, Exploring the Landscape of the Mind.
Under standing Human Thought and Behaviour, Thinkstock, New Y ork, 2016).

Lapercezione delle direzioni cardinali del corpo, destra-sinistra, alto-basso, avanti-indietro, che appare
fondamental e per |'organizzazione del comportamento pud, infatti, essere modificata. E stato dimostrato che
una prolungata percezione distorta dell'orientamento degli assi del corpo pud essere una conseguenza di
segnali sensori-motori disordinati. Una distorsione di lunga durata della percezione dello spazio personae
puo anche essere indotta da un compito definito indotto nel sistema ecologico del soggetto (E. Dupierrix , M.
Gresty, T. Ohlmann, S. Chokron, Long Lasting Egocentric Disorientation Induced by Normal Sensori-Motor
Spatial Interaction, “PlosOne’, February 12, 2009).

Allaricercadi un approccio embodied e grounded al paesaggio, la concezione del paesaggio puo essere
definita come riattivazione del pattern di attivazione neurale che si ha quando si esperiscono gli oggetti ele
entita del mondo esterno. In questa prospettivail concetto diventa multimodale e corrisponde al’ attivazione
di unarete distribuita di diverse modalita (visiva, tattile, eccetera), secondo le indicazioni provenienti dagli
studi edallericerchedi V. Gallese e G. Lakoff.

Tutto cio comportalamessain discussione dellariduzione del significato asimboli linguistici. Scrivono, in
proposito, Caruana e Borghi:

“Possiamo continuare all’infinito a parlare di elefanti grigi, ma se non abbiamo visto almeno unavolta
qualcosadi grigio e un’immagine di un elefante, riusciremo difficilmente a rappresentarceli. In contrasto con
le teorie tradizionali e con quelle distribuzionali del significato, le teorie embodied hanno cercato di mettere
in luce che larelazione che connetteva concetto e referente non era arbitraria, e che sentire, leggere o anche
pronunciare la parola portava ad attivare gli stess sistemi attivati durante I’ attivazione con il suo referente.
Questa concezione del significato, che potremmo chiamare ‘referenziale’, ha avuto indubbi meriti, anche se
0ggi Si puo pensare che sialimitata perché rischia di ridurre il significato delle parole, senza cogliere il fatto
che le parole possono compiere azioni, estendere il nostro spazio peripersonale e le nostre capacita
cognitive” ( F. Caruana, A. Borghi, Il cervelloin azione, II Mulino 2016; pp. 171-172).

Nel momento in cui emerge I’ipotesi dellasimulazione, aParmacon V. Gallese e G. Rizzolatti, alla Emory
University con L. W. Barsalou (L. W. Barsalou, Perceptions of perceptual symbols, in “Behavioral and Brain
Sciences’, 22, 4, 1999; pp. 637—660), a Berkeley con G. Lakoff, s comprende che i concetti non sono
simboli astratti ma simboli percettivi: per formarci i concetti non & necessario tradurre I’ esperienza di oggetti
ed entitain un formato diverso, ma semplicemente riattivare I’ esperienza.

| concetti concreti attivano i sistemi senso-motori e si originano nell’ embodied cognition e nel movimento e
nell’ azione.


http://cogprints.org/2036/
http://cogprints.org/2036/
http://dx.doi.org/10.1371/journal.pone.0004465
http://dx.doi.org/10.1371/journal.pone.0004465

“ E sempre tramite simulazione che comprendiamo il significato delle parole. E cosi che, quando leggiamo la
parola‘calciare, attiviamo il piede e lagamba: perché programmiamo quell’ azione” (F. Caruana, A. Borghi,
op. cit., p. 172).

Come € evidente, per I’ origine del concetto di paesaggio, non solo entrain crisi, come era gia accaduto, ogni
formae possibilita di analisi basata sull’ osservazione a distanza di un luogo o di un ambiente che sarebbe
esterno all’ osservatore e mero oggetto di contemplazione, masi trattadi cercare di andare oltre la stessa
ipotesi dellatraduzione simbolica dei luoghi in paesaggi mediante simboli astratti dalla realta, appunto. Il
concetto di paesaggio Si propone come pattern di azioni possibili in uno spazio, emergendo all’interno del
nesso tra concetti, parole, azioni, ed evoca simulazioni, in quanto, quando usiamo un concetto di paesaggio,
rievochiamo I’ esperienza del paesaggio a cui quel concetto s riferisce.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

Ll
INEnny INNNNy .
fin
IENngy ENNNy |
! 1
L T -
I'.llllllllll' -
""lllu“"'""“““I -
AN AR Ry
i
EERNETE EEEEN i e E— S
BN gy gy i 4 T
i N = T
FENRN
BNy = =8 T
SERNRREEYN z I;""“"' — BERRRN
T BN Ty
ol b
LAREERRRARENNR o
i
o SENNENNERENE I
ERRERNCERNEEREREREE Hﬂﬂ
EEREERRNRNEEERERRER T
EENEENENEENENE HHH
EEENEEEENNENNN e
ERRRERREN "
ENEENEN S
- :
EENRENNENENENEN =
FENENENENRENNE et

.
EEERRRENRENENER P"m
:
LT
=
]

lllllllllllllﬁ
EFEENEENNEEERE
EEEEERRENEEE Illl;
llllllllllllll



