DOPPIOZERO

L "animale chiacchiera con il mondo

LauraDe Grazia
28 Giugno 2017

Che cos & I’animalita? E questo I’ interrogativo che intende affrontare Etologia filosofica. Alla ricerca della
soggettivita animale (Mimesis, 2016), testo in cui Roberto Marchesini mira a scuotere le fondamenta

dell’ edificio umanistico, sorretto dalla credenzain un sé autarchico, puro e incontaminato. Si trattadi una
ricerca che, attraverso un’indagine sui modelli teorici che hanno definito I’animalita, hal’ obiettivo di
cambiare radicalmente il modo con cui ci rapportiamo non soltanto agli eterospecifici maanche anoi stessi.

Etologia filosofica si presenta, dunque, come un’ opera di demolizione delle certezze identitarie sulle quali
riposala concezione di “uomo”, accompagnata dalla creazione di un nuovo concetto di animalita. Come
afferma Gilles Deleuze in Che cos €I’ atto di creazione (Cronopio, 2010), se lafilosofia € quella disciplina
attraverso cui fabbricare nuovi concetti, alora possiamo affermare cheil saggio di Marchesini s situa
all’interno di una cornice prettamente filosofica. Si trattadi una peculiarita dellaricerca espressa chiaramente
dall’ autore: «Il mio intento in questo saggio € [...] eminentemente filosofico», afferma Marchesini (Etologia
filosofica, p. 9).

I cammino che Etologia filosofica dovra percorrere si presenta «complesso eirto di ostacoli» (p. 22),
ostacoli che hanno intrappolato I’ animalita nel regno del meccanicismo, che attribuisce agli animali non
umani uno status di passivita e di cattivitaimmersivanel mondo. L’ errore che sta ala base di questa
valutazione distorta dell’ animalita &, secondo I’ autore, il dualismo ontologico cartesiano che «riservando al
solo essere umano la partecipazione alla res cogitans» hainaugurato «il meccanicismo di tutto cid che non &
umano, accostando I’ animalita ad altri fenomeni naturali quali la caduta di un grave o lo scorrere di un
fiume» (p. 26).


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/lanimale-chiacchiera-con-il-mondo
https://d10.doppiozero.com/laura-de-grazia

ROBERTO MARCHESINI
ETOLOGIA FILOSOFICA

ALLA RICERCA DELLA SOGGETTIVITA ANIMALE
POSTFAZIONE DI FELICE GIMATTI

© MIMESIS / ETEROTOPIE




Sarebbe un errore ritenere che la relegazione dell’ animalita nel dominio dellares extensa sia un approccio
terminato con la formulazione cartesiana, poiché attraversa, come un filo rosso, modelli di esplicazione
recenti e contemporanei. Lo ritroviamo nel«modello psico-idraulico» dell’ etologia classica, nel «modello
domino innescato dallo stimolo» (p. 7) del behaviourismo e nel campo dell’ etol ogia cognitiva sviluppatasi a
partire dagli anni ’ 70. Quest’ ultima disciplina, evidenzia Marchesini, ha avuto il merito di superare lavisione
riduzionista che caratterizzava le teorie citate manon e statain grado di sfuggire ai tranelli del paradigma
cartesiano. L’ etologia cognitiva ha, infatti, lasciato immutato il principio secondo cui il comportamento
animale e frutto dell’ automati smo, aggiungendo la mente a coordinare questo processo.

Come ribaltare, dunque, una concezione che dipinge gli animali non umani come «ricettacoli di passivitao di
ripetitivita» (p. 22)?

Per Marchesini € necessario estirparei pregiudizi di natura epistemologica e di natura etica che guidano
I’'indagine. Le teorie che mirano a definire I’ animalita sono, infatti, inficiate datre bias: il bias

(p. 40) nel momento in cui miraadefinire I’animalita; il bias disgiuntivo, che mira a creare una distanza
incolmabile tral’ essere umano e le altre specie; il bias categoriale, che annientai caratteri propri di ciascuna
specie, riunendole in un «unico contenitore» (p. 40). Il pregiudizio di natura eticasi esprime nella mancanza
di uno sguardo neutro e obiettivo nel confronti dell’ animalita: |’ osservatore informa |’ oggetto indagato
plasmandolo attraverso un sistemadi valori, un «non detto valoriale o pregiudiziale» (p. 67) cheintralciail
percorso conoscitivo. Decostruire, dunque, i pregiudizi che ostacolano laricerca scientifica—i bias
epistemologici —, significa anche decostruire I’ atteggiamento — il pregiudizio etico — che adottiamo nei
confronti di un problema che ci riguarda davicino.

E a questo punto che possiamo addentrarci nell’ indagine dell’ animalita, attraverso uno strumento di ricerca
che Marchesini definisce come “antropomorfismo critico”. Si tratta di un concetto che miraaindividuare la
parentela di somiglianze tral’ essere umano e |’ eterospecifico, sfuggendo ai pericoli di antropomorfismo: cio
che s ricercanon eil modo in cui I’animale riflette I'immagine umana ma una dimensione definita come
“meta-predicativa’.

Con predicato si intende I’insieme delle dotazioni comportamentali di una specie o di un particolare
individuo, attraverso cui si percepisce larealta circostante, declinandola a seconda dell’ esigenza che si deve
soddisfare. Si tratta, dunque, di mettere in luce come al di ladel predicati esista «un sostrato comune» (p.
69), che «li sostiene 0 li realizza ma che non corrisponde ad essi» (p. 24). Attraverso questo Nuovo approccio
teorico, Marchesini giunge aformulare che I’ animalita e una*“condizione”, una condizione di esistenza
condivisa da specie differenti, inclusa ovviamente la specie umana. 1l limes entro cui |’ essere umano si €
rinchiuso, costruendo una barriera volta a demarcare un confine stabile e netto con I’ animale, e eroso,
divenendo una soglia di aperturarelazionale (Alterita. L’ identita come relazione, Mucchi Editore, 2016, p.
56).






Alessandro Gallo, Pettirosso.

Focalizzarci sulla dimensione meta-predicativa dell’ animalita, consente di passare da una concezione
reificata dell’ animalita (I’ animale come oggetto) all’ animalitain termini di soggettivita. Come evidenzia
Marchesini, sembra un ossimoro associare il termine soggettivita ad animalita poiché essere soggetti
presuppone uno stato di attivita—il soggetto «agisce, possiede, ottiene, pensa» (Etologia filosofica, p. 26) —
di cui sarebbe privo I’animale, agito daforze condizionanti esterne, posseduto da una fascia di istintualita,
incapace di ottenere alcunché perché cio che persegue non € animato da un’intenzionalita ma piuttosto dal
cieco bisogno. In questo modo I’ animale e sia desoggettivato, attraverso la negazione di una soggettivita, sia
assoggettato perché |’ essere umano si pone in un rapporto di dominio e sopraffazione nei suoi confronti.

Per innestare I’ emergenza della soggettivita animale, Marchesini invita a ripensare alla concezione di
corporeita. Si tratta di unadimensione allaquale ci s rivolge (attraverso il radicamento del paradigma
cartesiano) nei termini di un rapporto di possedimento, come se fosse necessario intrappolarla, per soffocare
un’energiaribelle che laabita. E in questo modo che agisce la “ macchina antropologica’: solo la specie
umana avrebbe lafacolta di esercitareil controllo sulla corporeita, al contrario delle altre specie che ne
sarebbero preda. Contro la scissione tral’incorporeo e la corporeita, € necessario collocareil corpo dalla
dimensione dell’“avere” alladimensione dell’“essere”. Adottando questa nuova prospettiva, la soggettivita
animale e daricercare nella «corporeita attiva dell’ animale, vale adire I’ essere un corpo chiamato a gestire la
singolaritadel reale» (p. 17).

E attraverso la superficie corporea che si snoda latensione dell’ animale verso il mondo, unatensione
presente in potenza e che si attua manifestandosi nellarealta esterna: il desiderio. Il desiderio si manifesta
attraverso un duplice binario: da un lato & «una strutturaintenzionale» (p. 18), ovvero gli orientamenti di cui
I"individuo € portavoce in quanto membro di una particolare specie, dall’ atro lato & il modo con cui
I"individuo traduce i caratteri ereditari in modo singolare e innovativo, sollecitato da un particolare evenienza
che sorge dal contesto, in un rapporto privo di causalita e determinazione. Il desiderio €, dunque, il modo con
cui I’animale crea «intersezioni con larealta e raccoglie intorno a s&, come un magnete, articolazioni
specifiche» (p. 18).

L’indagine sull’ animalita come soggettivita desiderante € un punto nevralgico nell’ architrave filosofico
costruito da Marchesini. Si tratta di un temasu cui ritornerain Emancipazione dell’ animalita (Mimesis, in
pubblicazione), testo in cui |’ autore invita ad approcciarci a temadell’ animalita attraverso |’ applicazione di
una epoché fenomenol ogica. La sospensione del giudizio, delle certezze che hanno guidato fino aorala
comprensione dell’ animalita, € lo strumento attraverso cui «mettere sotto criticail dettato descrittivo che
abitualmente utilizziamo nella sua definizione» (p. 3).

Nella storiadel pensiero occidentale, I’ animalita é stata, infatti, sottoposta a un processo di “mancipazione”,
termine derivante da mancipium (composto di manus “mano” e di cap?re “prendere”’) che nel diritto romano
indicava una condizione di schiavitu, quindi di privazione dellaliberta. L’ umano ha, dunque, schiavizzato

I’ animalita trasformandola in «bene negoziabile, alienabile, possedibile e soprattutto nelle nostre mani» (p.
3).



Alessandro Gallo, Sea.

Com’ é avvenuta la“mancipazione”’ dell’ animalita? Perché unatrale tante specie animali haimposto un
rapporto di sovranita sulle altre?

Marchesini rintraccia, nelle torsioni e slittamenti di significato con cui si € definital’ animalita, due approcci
principali che hanno posto gli eterospecifici in una posizione di subalternita: il distanziamento e
I"assimilazione. Si trattera, dunque, di percorrere queste due coordinate, indagando quali modelli teorici
hanno generato, per “emancipare” I’ animalita, «vale adire liberare |’ animalita dalle mille coazioni che si
sono andate sedimentando lungo il processo di estrazione o costruzione dell’ umano» (p. 27).

La primaroccaforte teorica che ha mancipato I’ animalita laritroviamo in un processo definito di
distanziamento. Per comprendere come si € giunti acollocare I’animalitain un “altrove’, distinto e al di fuori
del regno dell’umano, Marchesini riprende la distinzione, affrontata in Etologia filosofica, tral’“avere un
corpo” ed “essere un corpo”. Il distanziamento agisce collocando la corporeita dell’ animalita nel regno
dell’“essere’, dimensionein cui si e posseduti dalla corporeita e, dungue, si € schiavi dei bisogni fisiologi.
Solo I’'umano “ha’ un corpo, un corpo che possiede perché in grado di porsi in un piano sopraelevato rispetto
allaricercadi un soddisfacimento momentaneo che sorge dalla corporeita. La dicotomiatra“ possedimento”
ed “essere posseduti” dalla corporeitas riflette sul piano dellatemporalita con il seguente tipo di
ragionamento: se |’ animale e un semplice fruitore dellarealta esterna, a differenza dell’ umano che éin grado
di porsi su un piano di distacco rispetto al contesto in cui agisce, aloral’animale &€ completamente immerso
nel vissuto. Egli sarebbe, dunque, schiavo della datita del qui e ora, incapace di costruire orizzonti di senso



che gli consentirebbero di trascendere cio che vive nel presente e di avere una consapevol ezza biografica, del
passato che |” ha preceduto, delle concatenazioni storiche che I’ hanno condotto a cio che sta vivendo in quel
particolare momento. |l distanziamento funziona, dunque, attraverso I’'immersione dell’ animalitain «una
presenza sincronica, astraendola da qualunque proiezione storica» (p. 7).

Il secondo processo di mancipazione dell’ animalita consiste nell’ assimilazione, che é direttamente correlata
al distanziamento. Per raggiungere I’ obiettivo di creare una distanzaincolmabile tral’umano el’animale, &
necessario ammettere un’iniziale prossimita, una condivisione dell’ animalita: da questo magma comune
I”uomo sarebbe emerso, differenziandosi dall’ animalita. L’ umano«non puo emergere se non dauna
condivisione basale con I’ animalita, cosi come non puo darsi un compito elevativo senza un tappeto elastico
da cui spiccare il volo prometeico» (p. 8).

L’animalita e, dunque, una condizione da cui non ci s puo sottrarre interamente, presente nell’umano in
termini di retaggio, madalla quale & necessario emanciparsi per raggiungere un’ esistenza pienamente umana.
Ridotta allo stato di “scomodo inquilino” che vive nell’ umano, I’ animalita &€ una presenza da contenere,
costruendo argini che impediscano lo sgorgare di un fiume che potrebbe inondare e, dunque, sommergere

I umano.

Queste due coordinate teoriche stabiliscono che la disgiunzione tra umano e non umano s gioca sul piano
della“presenza’ e dell’“assenza’: I’ animalita é ricondotta alla mancanza, all’ incapacita di distaccarsi dal
contesto in cui S posiziona, a differenza dell’ umano che e presente a se stesso e a cio che sta vivendo perché
in grado di distaccarsi dal vissuto. Questa sorta di Doppelganger con cui I’umano si ritrova, suo malgrado, a
convivere, € un’ entita da soffocare per non cadere nel dominio della brutalita, che sorge laddove non s ha
consapevolezza di se stessi, e dungue nel regno della non-presenza.

Lo stato di assenza che contraddistingue I’ animalita si ritrova, a sua volta, allabase di due principi teoretici.
Il primo s fonda sull’idea di carenza, utilizzato per privare I’ animale della dimensione del desiderio:

I’ animal e, totalmente immerso «in unabollain cui non & dato uscire» (p. 25) e assente a se stesso, € incapace
di provare il desiderio perché desiderare presuppone lavolonta di oltrepassare il presente, slanciandosi verso
lacreazione di altri piani di realta. Marchesini ripercorre I’ argomentazione sostenuta in Etologia filosofica,
concatenando il desiderio alla corporeita, ma attraverso un nuovo punto di vista che tratteggiail desiderio in
termini di «forza espansiva» (p. 26). Il desiderio €, infatti, una forza motrice che consente di decentrarsi da se
stessi, da cio che siamo e che stiamo vivendo in un particolare momento, per «sconfinare nel mondo» (p. 26).
Negare al’ animale lapossibilitadi avvertireil desiderio di espansione, scoperta, perseguimento di un
obiettivo, significa negarlo anche anoi stessi perché incapaci di riconoscere, citando Deleuze, “ cosa pud un
corpo” (Cosa pud un corpo? Lezioni su Spinoza, Ombre corte, 2010).

Il secondo lo ritroviamo nella concezione dell’ animale come bruto: I’ animale € interpretato come una sorta di
fondale oscuro dell’ umano, che affiorain superficie nel momento in cui I’umano perdeil controllo su se
stesso divenendo aggressivo, irrazionale, amorale. 1l bruto e colui «che non é regolato dallaragione, che non
e capace di controllare i propri impulsi, che non halafacoltadi azarelatestaversoil cielo» (Emancipazione,
p. 58). Con questo tipo di lettura, I’animale diviene lo strumento per stigmatizzare non soltanto gli
eterospecifici ma anche I’ umano perché perdere I’ umanita significa degradarsi dallo stato di uomo alo stato
di animale.



Alessandro Gallo, Scripta elegans tarantula.

Come provocare, dunque, il processo di “emancipazione” dell’ animalita?

Marchesini si focalizza nuovamente sul concetto di animalita come “condizione”, ricercando le
caratteristiche principali che la compongono quali I’ eterotrofia, la costituzione organismica, la mobilita,

I’ orientamento e la senzienza. Tra queste emerge, a causa dell’ importanza che riveste nellavita di tutte le
specie, I eterotrofia, vale adire I’ assunzione di sostanze organiche precostituite. Si tratta di una peculiarita
che s manifesta attraverso un duplice movimento: da un lato & un movimento interno, un’inquietudine che
richiede di essere estrinsecata, dall’ altro lato € un movimento verso |’ esterno, laricercadi un appagamento.
Questo doppio movimento, afferma Marchesini, scaturisce dal bisogno ma non corrisponde a perchéil
modo in cui s attua e dialogico: «l’animale chiacchiera con il mondo» (p. 115), modificando se stesso e la
prospettiva che adotta nei confronti del reale. E, dunque, possibile definire la condizione animale come
“peripatetica’, vale adire«in grado letteralmente di “ passeggiare chiacchierando nel/col mondo” ».

Delineare I’animalitanei termini di condizione peripatetica, ci conduce auno dei principali strumenti teorici
per rovesciare il processo di “mancipazione’: la dialetticatraimmanenza e trascendenza. Contro la
concezione dell’ animale come “assente”, perché incapace di situarsi in un “altrove” rispetto siaa presentein



Cui sta operando siarispetto a contesto in cui Si posiziona, I’animale €, a contrario, “trascendente’, ovvero
in grado di distaccarsi dal vissuto proiettandosi «in una condizione atra» (p. 125). Non si trattamai di una
condizione a sé stante, sganciata dal flusso esperienziale in quanto «sempre I’ essere animale € immanente»
(p. 125), immanente perché la corporeita e, a contempo, |o strumento attraverso cui “trascende” il qui eorae
lafinalitaacui s indirizzalo slancio proiettivo. Il corpo €, dunque, I’anello di congiunzione trala dialettica
immanenza-trascendenza, la superficie con e attraverso laquale si scivoladall’ unaal’ atra, in unasintesi
impossibile da raggiungere perché il desiderio genera, in modo incessante, nuove carenze.

Laricercadella soggettivita animale che ci aveva condotto in Etologia filosofica alla formulazione

dell’ animalita come soggettivita desiderante culmina, dunque, nel tratteggiare I’ animalita come una
soggettivita che si potrebbe definire “estatica’. Seguendo la definizione etimologica del termine, I’ estasi, da
ex-stasis (essere fuori), € uno stato attraverso cui si valicano i confini del proprio sé, in un’ ottica di
espansione e allargamento. Quella dell’ animalita é un’ estasi mai sganciata dalla corporeita: dal corpo sorge la
volonta di trascendenza, che si attua in un movimento continuo perché «animalita & perenne, ricercafuori di
sg, il non bastarsi» (p. 22).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







