DOPPIOZERO

Checoselanoia?

Cristiana Cimino
27 Giugno 2017

Durante la sua famosa passeggiata sulle Dolomiti in compagnia di Freud, che avrebbe ispirato a quest’ ultimo,
guarda caso, il testo “Caducita’ (1915), Rilke, pur ammirando |la bellezza della natura, non riesce atrarne
gioiatanto e turbato dal pensiero che tutta quella bellezza sia destinata a perire, latransitorieta delle cose
generain lui un doloroso sentimento di “tedio universale”. Questo noi o sapremo dallo stesso Freud la cui
risposta al giovane poeta € che la caducita delle cose non ne sminuisce il valore, al contrario, |0 accentua.
Una posizione consolatoria solo a uno sguardo superficiale e che in realta ribadisce in termini meno crudi
guanto egli aveva gia affermato pochi anni prima nel saggio Considerazioni attuali sulla guerra e la morte:
lavitava vissuta e puo essere vissuta solo accettando cio che non € eliminabile, ossialamorte. S vis vitam,
para mortem. Freud si accorge tuttavia che la sua affermazione non produce alcunaimpressione su Rilke.
Conclude quindi chelo svilimento del bello, “I’ interferenza perturbatrice del pensiero della caducita’ (Freud
1915), debbano essere dovuti ad unaribellione al lutto, ad unaimpossibilita a rendere disponibile lalibido a
nuovi investimenti. Il rifiuto di riconoscere che “le delizie della nostra sensibilita e del mondo esterno
debbano finire nel nulla” (ibid.) sarebbe legato a*“ una esigenza di eternita che e troppo chiaramente un
risultato del nostro desiderio per poter pretendere un valore di reatd’ (ibid.).

“Il bello non é cheil tremendo al suoinizio” (PrimaElegia, in Elegie Duinesi). Questo eil temadelle Elegie.
Il tremendo, o spaventoso irrompe e spezza |’ armonia e la continuita che ci sono familiari. La poesiadi Rilke
si colloca storicamente in quella posizione di precarieta estrema, frutto del cambiamento dei tempi, per la
quale I’illusione del dominio sullavita e dell’ eternita e svelata e non piu praticabile. Detto altrimenti, il
tremendo traumatico irrompe sulla scena e la modifica definitivamente. D’ altro canto questa evidenza é
insopportabile e dungue non pud essere veramente fatta propria. L’ esito € quello di sostare sul confine tra
“ascesi” e “caduta’, esiliati da una qualsivogliagaranzia. L’ impossibilitarilkianadi rinunciare all’ esercizio

di “illusione di eternitd” (Freud, Introduzione al Narcisismo, 1914) non e che I’ altra faccia di una acuta
consapevolezza di irreparabile perdita. Egli S muove su un confine —“il bello non e cheil tremendo a suo
inizio”- tral’illusione di ripristinare cio che é perduto e |’ orrore della perdita.

Ho pensato questo dopo avere letto Noia (di O. Fenichel, S. Benvenuto, B. Moroncini, G. Pizza). Un libro
che ha, tragli altri, il merito di tematizzare da piu prospettive un temacaro alafilosofia e allaletteratura,
trascurato dalla psicoanalisi, e che, come un fiume carsico, appare e scompare nel corso dei secoli. Dopo

I’ akedia tardo-medievale, e prima ancora con gli stoici Senecae Marco Aurelio, il quale assimilalanoiaala
scontentezza di &, la noia diventa un tema letterario cospicuo nel Romanticismo, per diventare condizione
ontologica in filosofia, fondamento che determinal’ essenza el destino dell’ uomo, intorno agli anni ‘30 del
*900. Quello di Otto Fenichel (1934), che apreil libro, € un testo ormai storico se non altro perché etrai
pochi atematizzare lanoiain ambito psicoanalitico. Fenichel 1a descrive come una spiacevole condizione
psichica di mancanza di spintaverso le cose del mondo. Contrariamente a quanto si potrebbe pensare lanoia
non € apatia, abbandono, bensi insopportabile tensione psichica (ingorgo libidico, lo chiamano gli analisti)
accompagnata dalla bramosia di trovare unavia d’ uscita, un oggetto del mondo che serva a scaricare la


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/che-cose-la-noia
https://d10.doppiozero.com/cristiana-cimino

tensione accumulata. Eppure lafrenesia dell’ annoiato resiste agli stimoli che il mondo propone, egli si
astiene, gli oggetti apparentemente non lo tentano. La noia &€ dunque un’istanza pulsionale amputata di meta,
proprio di cio che permette la scarica dell’ eccitazione, una“ pulsione mostruosa’ (Benvenuto). La meta
pulsionale e rimossa, latensione pulsionale no. Lo stato di “frenesid’ che spesso accompagna la noiaresiste
agli stimoli esterni proposti all’ annoiato, poiché non soddisfano neanche lontanamente la meta, ossia

I” oggetto pulsionale rimosso.

Dal testo di Fenichel, rigoroso e godibile, traspare una pratica non addomesticata che vede la pulsione e la
sessualita come imprescindibili. Esso ha un atro merito, quello di mettere al centro della problematica della
noial’ oggetto, rimosso e interno (anche se Fenichel non lo chiama cosi ma sembraimplicito, dato che egli ne
prevede uno esterno). Egli tocca cosi, e probabilmente a propriainsaputa, 10 spinoso problemadel confine,
sottile e forsefittizio, tra dentro e fuori, tra mondo esterno e “mondo interiore”. Dilemmadacui la
fenomenologiain quegli anni ci liberava (si veda Sartre, Husser| e I’ intenzionalita, 1939) lasciando
un’impronta fondamentale sul giovane Lacan e sulla suariletturadi Freud.

&-F-_.'.'l
il




Anche per Sergio Benvenuto nellanoia, la“nebbia silenziosa” heideggeriana, si fa esperienza diretta della
pulsione allo stato puro, proprio perché deprivatadi oggetto. L’ annoiato fronteggia una “ pul sione mostruosa’
cheingaggiail soggetto con “il rumore eil furore delle pulsioni”, per dirla con un enunciato un po’
faulkneriano di Lacan (Lacan, IV Seminario, 1956-67. La relazione d’ oggetto). Lanoia e “spintalibidicaallo
stato puro”, puro desiderio beante nel quale il soggetto e schiacciato dall’ ente in tutto il suo spessore anziché
aprirsi ad esso. Se Heldegger pensa la noia come sentimento fondamental e della nostra epoca € perché essa
che non ci implicapiu, I’ ente non riesce afarsi abbracciare dalla spinta pulsionale rifiutandosi al soggetto.

L’ ente che nella noia diventa protagonista &, invece, il tempo, tempo che non passa mai, svuotato di
godimento e divenuto indigesto, scheletro intollerabile della vita. Lanoia (in omaggio a suo etimo) € odio
del tempo percepito in quanto tale. Ma al dunque per Benvenuto la noia non € che profonda delusione del
soggetto che aspettava “la grande festa’, il proprio trionfo nella vita che, invece, non arriva. Nei sogni
dell’annoiato affiorail rovescio dellamedaglia, ossiail proprio godimento, che nellavitadiurnal’ annoiato
lascia sdegnosamente al’ Altro.

Poiché lanoia con il suo fondo di megalomania, € “un rifiuto dell’ ente (come soggetto e come oggetto,
sottolineerei) nellasuatotalitd’, essa svela“la magnificenza del soggetto” che é sotto scacco semplicemente
perché non trova nullaa mondo che sia degno di sé. Uno sdegnoso “ preferirei di no”. Con un occhio a
monito freudiano che raccomanda |’ uscita da se stessi per “non ammalarsi”, il donchisciottesco rifiuto di fare
il lutto dell’illusione di raggiungere laterra promessa e vedere tutti i desideri (o il grande desiderio?)
soddisfatti, ci appare tragico e commovente. Esso tocca una corda umana fondamentale, direl ontologica, che
decide il destino del soggetto, siache si risolva ad attraversare la perdita angosciosa di ogni bussolae
padronanza— proprio I’ Hilflosigkeit, la derelizione freudiana — per accedere agli oggetti (certo
ridimensionati) e dunque ai piaceri del mondo, siache, come |’annoiato, sia ad essairriducibile. Diremmo per
non privarsi del godimento di continuare ad aspettare “la grande festa’.

Con i Concetti fondamentali della metafisica. Mondo-finitezza-solitudine (1929-30), la noia per Heidegger
assurge a stato d’ animo fondamental e (Grundstimmung) “ della situazione spirituale del suo tempo”
sostituendosi al’ angoscia: da qui parte lariflessione di Bruno Moroncini. Lanoiaein grado di “svegliare

I” esserci richiamandolo al’ autenticita, all’ essere se stesso e alla responsabilita, sottraendolo al commercio
guotidiano con il mondo pur essendone formatore”. Per dirla con Jean-Luc Nancy, |’ esserci deve essere-al-
mondo ma non deve essere mondano. “ Andate nel mondo senza essere del mondo”, dice Gesu agli apostoli
poco primadi salutarli per ascendere a regno del Padre. E dalla condizione di declino e di decadenza che
caratterizzail passaggio tral’800 eil ‘900 che I’ esserci deve essere svegliato, come suggeriscono i pensatori
che raccolgono I’ eredita di Nietzsche (Spengler, Klages, Spengler, Ziegler). Ma e lanoia profonda che
interessa Heidegger: inessa“ci s annoia’, un (Es) s annoia, ¢’ e dell’ uno che s annoia, in cui viene
eliminato ogni residuo coscienzialistico e personalistico (direi anche psicologistico), I’lo scompare e resta un
indifferente Nessuno. Non scompare invece |’ ente, anzi, “si mostrain quanto tale nella suaindifferenza’.
Questa e la peculiarita dellanoia: se nell’ angosciail mondo (I’ ente) viene annullato nell’ anticipazione
precorritrice dellamorte, nellanoia emerge nella suatotale indifferenza. Per questo la noia, sottraendo
all’ esserci persino il tempo, € in grado di riportare “il discorso alivello di un’autentica possibilita
ontologica’.

Sradicato I’ lo, la noia permette di pensare alla storia dell’ esserci nella sua autenticita, ripulito dai residui
soggettivistici. E impossibile qui non correre con il pensiero all’ allora giovane Lacan che sta intraprendendo,
nel suo ritorno a Freud, la costruzione di un soggetto quanto piu possibile de-personalizzato, de-
psicologizzato, logico. Solo lanoiaéin grado di destare |’ esserci dall’ assopimento, non certo la psicoanalisi
che, trasformata da Heidegger in filosofia della cultura, assolve e giustifica la condizione umana. Prospettiva



verso laquale Moroncini € critico, collocandosi su posizioni del tutto freudiane e lacaniane quando afferma
che lapsicoanalisi non & né una filosofia né una visione del mondo (basta pensare a Lacan quando enuncia
che “non ¢’ e metalinguaggio”) ma una scienza moderna (su questo si potrebbe molto parlare...) dellapsiche
che prevede I’ assunzione di una posizione eticanei confronti del desiderio/godimento del soggetto.

Siala noia heideggeriana che I’ angoscia lacanianamente intesa sono cid che non inganna (che toccail reale,
diremmo) mettendo il soggetto di fronte a un troppo pieno, a una mancanza della mancanza per quanto
riguardal’ angoscia, allavitafittizia e assopita che tutti viviamo per quanto riguardalanoia. Il passo che
Heidegger non fa, secondo Moroncini, € quello di vedere nell’"uno si annoia” una delle possibili vicissitudini
dellapulsione.

Se Heidegger non ha colto il rapporto peculiare della noia con il tempo, Benjamin ne fa un elemento cardine.
Daun lato troviamo un tempo ripetitivo, circolare che “come I’ oppio o I’ assenzio, lenisce il dolore e la
delusione” di uno scacco insopportabile (Passagen Werk, 1982). Benjamin, in effetti, individua nella
sconfitta bruciante della Comune di Parigi il germe storico dellanoia. Da un altro lato troviamo un tempo
come cesura (Tes sul concetto di storia, 1950 postumo) che riesce a attualizzare il passato rendendolo
leggibile. Un tempo che si arresta per non tornare e inaugurare cosi una nuova serie temporale rompendo la
ripetizione. Una prospettiva del tutto psicoanalitica, se pensiamo alla potenza ricostruttiva e trasformativa
dell’ apres coup e alle due opzioni temporali di tyche e di automaton.

Per Giovanni Pizza, I’ antropologia della noia diventa antropol ogia politica. Pud il fenomeno circoscritto del
tarantismo, trattato da Ernesto De Martino in La terra del rimorso (1962), “diventare strumento di critica
antropol ogica della modernita e del contemporaneo?’ Sembradi si, visto che |’ operazione e gia stata
inaugurata dallo stesso De Martino quando, in La fine del mondo (1977, postumo) recuperala monografia sul
tarantismo nella prospettiva di un’analisi dellacrisi dellamodernita e del rapporto tra apocalissi culturali e
apocaliss psicopatologiche. Probabilmente, anche “in ragione della sconfitta del movimento operaio e
contadino come declino di una prospettiva di cambiamento e trasformazione” che aveva animato gli anni ‘50.
Un altro scacco bruciante. Oltre il riduttivismo medico-psichiatrico e, aggiungerei filosofico, I’analisi della
noia corporea (diremmo incarnata) si propone come tentativo di comprendere una “perdurante crisi della
modernita” e delle sue istituzioni.

E alora“il tempo corpulento” di cui scrive Gramsci dal carcere non é solo la tentazione del demone
meridiano coniugato a un apparato di distruzione della persona, ma strumento di resistenza (corporea) contro
un nemico politico.

Tornando al tedio di Rilke, mi sembra che esso, come paradigma possibile della condizione dell’ annoiato,
colga un comune denominatore che, nellaloro diversita, accomunai testi di questo libro, e cioe |’ avere
collocato la noia su una soglia aperta a una doppia possibilita. Che sial’inaccessibilita (o meglio, il rifiuto)
dell’ oggetto che mette a nudo la brutalita della pulsione, I’ indifferenza dell’ ente e la sconfitta storica che
diventa ineluttabilita cosmica, o lacrisi di unapresenzae di un’epoca, daun lato abbiamo il perpetuars di
unacondizione di “tedio universale” che cede alla gabbia (pur vedendola molto bene) dell’ insistenza di
ripetizione, al sostare sotto il “panno caldo.” Daun atro lato s profilala possibilita di compiere un salto
vertiginoso e senza garanzie (come senza garanzie € sempreil lavoro di Eros) del tutto al’insegna della
“caducita’, che spezzi laripetizione e che ci consegni al fuori, a un oggetto, un ente, un’ epoca, umani e
imperfetti, ed esattamente per questo praticabili.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Otto Fenichel
Sergio Benvenuto
Bruno Moroncini
Giovanni Pizza

GRENELLE - SPRONI



