
 

Leopardi. Frammenti di una cosmologia poetica 
Antonio Prete
10 Agosto 2017

“Una casa pensile in aria sospesa con funi a una stella”: un frammento dello Zibaldone (256, 1 ottobre 1820).

Un’immagine, un’apparizione: nel fitto meditare del giovane Leopardi lungo i margini di una biblioteca
affollata di voci. Voci di antichi e di moderni, parole dell’epos e della filosofia, convivio di idee convocato
dall’Encyclopédie e dai nuovi saperi. Una casa pensile, che è sospesa nell’ aria, ed è legata con delle funi a
una stella. Un’immagine che pare il resto figurabile di un sogno che subito è disperso con la prima luce del
giorno. O il ricordo fulmineo di un disegno infantile: la stella in alto, e giù la casa, priva di terreno, sospesa
nel bianco della pagina, ma qualcosa deve legare la casa alla stella, ecco allora le funi che impediscono che la
casa precipiti, e la fanno oscillare nel vento, casa di carta e stella di carta, casa dipinta e stella infiammata.
Non ha rapporto con la terra la casa: è sollevata, come se fosse portata via da una forza – da una carrucola –
che ha in una lontanissima stella il suo sostegno. Non è trasportata, la casa. Non è la casa di Nazareth che gli
angeli portano in volo, come racconta una popolare credenza, per deporla a Loreto, proprio nei pressi di
Recanati. Non è stata neppure sradicata dalle fondamenta, questa casa, è lì, sospesa in aria, sospesa
nell’immaginazione: è la pura sospensione del terrestre, del domestico, del quotidiano. Non sappiamo se è
abitata, la casa pensile, ora appare nella sua fisica figurazione di casa sospesa nel vuoto e tuttavia sostenuta
da un principio, non più attratta dalla terra ma appartenente ai simulacri che abitano l’aria e che di solito non
vediamo. 

 

Ma l’immagine è anche una lampeggiante abbreviazione, o persino un compendio metaforico, del pensiero
leopardiano, o forse un presagio inconsapevole –disegnato nella “camera oscura” dell’immaginazione – di
come quel pensiero si svolgerà, del cammino che avrà lungo diverse stagioni, ma anche di alcune esperienze
poetiche fino a quel momento vissute. Una figura dei modi conoscitivi e insieme poetici che saranno trama e
respiro di un pensiero. Ecco la leggerezza, e con essa il senso della elevazione – annuncio della élévation
baudelairiana –, cioè sguardo che dall’alto si volge verso il linguaggio del mondo, ascolta il silenzio delle
cose, ma osserva anche l’intorpidimento dei sensi fatti opachi dall’“incivilimento”, atrofizzati dalla
progressiva “spiritualizzazione delle cose umane e dell’uomo” in cui consiste la pretesa perfezione della
civiltà (l’operetta Elogio degli uccelli opporrà a questa atrofia dei sensi umani la libertà vigorosa delle
creature alate, la loro armonia, il movimento e la vista dall’alto). Una stella: figura della presenza
cosmografica che è tessitura assidua del pensare leopardiano, ed è sorgente di interrogazione costante sul
rapporto tra finitudine e infinito, percezione della sospesa condizione umana in un universo che è nascita e
morte, costruzione e distruzione incessante, orizzonte sconfinato nel quale il fiore e il deserto, il fiore del
deserto, sono emblemi dell’esistenza, e la terra non è che un “granello” perso negli spazi infiniti. La stella è
anche principio che sostiene ciò che è più familiare, una casa: è una lontananza assoluta, intransitabile, e
tuttavia luminosa, che sostiene quel che ci si presenta come proprio, prossimo, domestico. E c’è un legame
tra quel che è sovranamente altro e quel che invece appartiene alla terra, c’è un legame tra l’oltretempo
proprio dell’elemento stellare e l’esperienza della propria condizione.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/leopardi-frammenti-di-una-cosmologia-poetica
https://d10.doppiozero.com/antonio-prete


Questo legame, gli scorci – di teoresi e di immaginazione – su questo legame, fanno della poesia di Leopardi
la lingua di un’interrogazione aperta, ogni volta, a scrutare l’esistenza, il suo ritmo, sullo sfondo metafisico di
un altro ritmo, quello che fa pulsare il cosmo, la sua energia, il suo consumarsi e il suo divenire.

 

 

Le considerazioni cosmologiche del Cantico mattutino del gallo silvestre, la rappresentazione della fisica –
origine e fine dell’universo – come prende forma nella prosa del Frammento apocrifo di Stratone, le
domande sul senso e sul vuoto di senso che il pastore errante rivolge alla luna, ai suoi silenzi, al suo
enigmatico sapere dell’universo, l’azzardo della poesia di voler dire l’infinito nella impossibilità di dirlo e,
nel naufragio del pensiero, e della poesia stessa, il soccorso all’io dato da quel “m’è dolce” che è nel cuore
dell’ultimo verso –prossimità corporea e sensibile nell’impossibile esperienza dell’assoluta lontananza –,
tutto questo ha qualcosa che è come compendiato e messo in figura in questa frase isolata che interrompe i
pensieri dello Zibaldone: “Una casa pensile in aria sospesa con funi a una stella”. Quasi iconica impresa da
porre sul frontespizio del Liber di una vita, e di una incessante ricerca, che è lo Zibaldone. Ho detto
interrompe i pensieri: non è proprio così, l’interruzione è già avvenuta con l’immagine che precede nella
stessa pagina del 1 ottobre 1820 e che qui di seguito riporto come secondo momento di questo margine.      

*

 

“Si mise un paio di occhiali fatti della metà del meridiano co' due cerchi polari” (Zibaldone, 1 ottobre 1820).

 

Il frammento narrativo può a questo punto essere letto anche come orizzonte fantastico nel quale appare la
casa pensile. Con la nuova cosmografica data dai singolari e sconfinati occhiali si può vedere anche la casa
pensile, tra le innumerevoli altre presenze che trascorrono nel cielo, che abitano il cielo. Ma può anche darsi
che le due proposizioni fantastiche abbiano tra di loro solo il legame invisibile, indescrivibile,
dell’immaginazione, un legame insondabile, subito nascosto, per lasciare scoperto solo l’altro fisico legame,



quello dell’appartenenza alla stessa pagina dello smisurato manoscritto che è lo Zibaldone. Una prossimità
che ha solo la scansione di uno spazio tra un frammento e l’altro. E tuttavia, se la casa pensile si accampa
nell’aria come un’apparizione – infatti ha dell’apparire l’elemento dell’inatteso e dell’inspiegabile – il paio di
occhiali appartiene a un tempo narrativo, suppone infatti un personaggio, il cui volto e la cui identità –
umana, sovrumana, animale, celeste, terrestre? – non è rivelata, è lasciata per dir così alla discrezione e
all’energia dell’immaginazione di colui che legge, ma anche dello stesso che scrive, il quale non vuole
configurare il personaggio, tanto meno nominarlo. Ma il lettore è autorizzato a chiedersi: chi può essere colui
che “si mise” lo stravagante paio di occhiali?

 

Certo, l’immensità dello strumento non può che far pensare a un personaggio immenso, o a un corpo celeste
trasformato in figura gigantesca dalle fattezza umane – con occhi e mani, dunque – che compie il gesto di
sollevare gli occhiali per porgerli a cavallo dell’incavo nasale o persino appoggia le stanghette sterminate
(ma invisibili e innominate) nell’attaccatura delle orecchie. E quel passato remoto – “si mise” – a quale
tempo si riferisce? Forse a un tempo senza tempo, un’era in cui la terra, non ancora abitata da animali e da
uomini, ha già preso la sua forma e gravita nella sua orbita priva di presenze che non siano angeliche, ed è
appunto una di queste presenze – emanazioni della divinità, declinazioni e manifestazioni dei suoi poteri –
che fa dei due poli due cerchi tenuti insieme dalla metà di un meridiano (un meridiano celeste?) e guarda
attraverso di essi l’opera della creazione, guarda i mondi che roteano seguendo le loro ellissi, oltre la via
lattea, fino ad altre galassie in fuga nello spazio infinito. Per raccontare questo gesto non c’è che da ricorrere
a un’immagine antropomorfica e a un gesto usuale per scorgere meglio i corpi celesti: guardare attraverso
delle lenti speciali. Una sorta di cannocchiale che ha un’altra forma, una forma in cui le lenti – anche queste
innominate e invisibili – hanno un potere ben superiore a quello delle lenti che Galileo mise nel suo
formidabile strumento, raddoppiando e rovesciando le lenti usate dagli olandesi.

 

Oppure, semplicemente, questi occhiali sono solo una raffigurazione di quegli altri occhiali che ciascuno di
noi possiede nel bagaglio delle sue facoltà, gli occhiali dell’immaginazione, quelli di cui Leopardi disporrà
ogni volta che si volgerà a scorgere gli oggetti lontani – quella torre, quella campagna – con l’altra vista.
Ecco, gli occhiali “fatti della metà del meridiano co' due cerchi polari” sono lo strumento – l’interiore
disposizione – che permette l’altra vista. E colui che se li mise, e continua a metterli, è proprio l’autore. O il
lettore. E insomma quanti, dal limite corporeo e sensibile del loro terrestre stato, sentono la necessità di
scrutare con un nuovo sguardo il mondo che è di là dall’orizzonte visibile, l’universo di stelle che nascono e
deflagrano, di comete in fuga, di nebulose e galassie che corrono e si dilatano in uno spazio che non ha
confini, in un tempo che non ha tempo. Perché scorgere il nesso tra il visibile e l’invisibile, tra il qui e
l’altrove, tra il limite e lo sconfinato può essere la sfida estrema dei sensi, e della poesia. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



