DOPPIOZERO

Piero Gilardi. Natura espansa

Carlotta Sylos Calo, Simone Ciglia
24 Giugno 2017

Simone Ciglia— Il tema della natura € uno degli assi portanti del tuo lavoro di artista, e su questo vorrei
incentrare il nostro dialogo di oggi. Per farlo, ho pensato di seguire le occorrenze del termine “ natura” —e
le sue evoluzioni — nella tua opera. Credo che la prima volta in cui la parola compare sia nel titolo Tappeti
natura, una serieiniziata nel 1965. Opere ambigue, che vivono nella dialettica fra naturale e artificiale e
rivelano da un lato il rimpianto per unarealta ‘naturale’ che s sta perdendo — siamo in pieno boom
economico —dall’altro il tentativo di riportare la natura — per quanto artificializzata — all’ interno di un
contesto privato.

Piero Gilardi — Si, ma anche per una componente di fiducia nelle tecnoscienze, che avevano portato la
chimicaitalianaavincereil premio Nobel. Nella mia ambivaenza — almeno quella che superficid mente si
percepisce — ¢’ e un investimento sulla natura ma anche sulle tecnoscienze. Oggi, in una dimensione post-
human, il mondo macchinico pud essere considerato un mondo non-umano col quale dobbiamo rapportarci
attraverso uno scambio che arricchisce: come |’ ibridazione uomo-animale ha arricchito nella storia
dell’umanitala nostra cultura, ancheil rapporto con il mondo macchinico puo fornire degli elementi che ci
aiutano a evolvere. Quando parliamo di evoluzione oggi parliamo di un termine molto arischio, nel senso
cheinrealtai geologi per primi —maoggi anchei filosofi — affermano che siamo entrati nell’ Antropocene e
andiamo verso la sesta estinzione della vita sul pianetaterra a causadel fattori antropici. 1o continuo a
pensare che |” uso corretto, rispondente ai bisogni dell’ umanita delle tecnoscienze € un uso evolutivo, che ci
potrebbe aiutare. Ad esempio, nel contesto dell’ ecologiariparativa, oggi gli studi della tecnoscienza possono
portare soluzioni al problemadel grande, quasi irreversibile inquinamento in cui il pianeta e immerso. Ad
esempio potrebbero esserci dei bios geneticamente modificati capaci di assorbire ericiclarei fattori
d’inquinamento sia nei territori che nelle acque. Dico subito lamia posizione. 10 parto da un incanto
personale per il mondo naturale legato alla mia storia personale. Ho passato i primi tre anni di vitanella
natura perché — s erain tempo di guerra—lamiafamiglia era sfollatain un paesino delle Prealpi. Per tre anni
ho trascorso qui questa fase formativa del carattere —dal punto di vista psicanalitico i primi tre anni sono
quelli incui s formail carattere e io sono sempre stato in mezzo al’ erba, alle foglie, allaneve... Dentro di
me, nel mio inconscio, ci sono sensazioni naturali fortissime; sovente escono fuori nel Tappeti natura con una
tonalita affettiva e fiabesca proprio perché sono le sensazioni che ho avuto da bambino. Da bambino vedi le
cose in maniera molto differente dagli adulti. Ho fatto questa premessa perché e importante per spiegare il
mio lavoro. Serve a capire perché ho usato un materiale sintetico per farei Tappeti natura. || mio intento era
quello di ricreare la natura— perché appunto condividevo questo sentimento che iniziava a nascere alora di
perdita della natura. Gli anni Sessanta sono stati quelli del primo boom economico; la societa industrialista
era gia altamente ingquinante: non ¢’ era nessuna precauzione rispetto alla contaminazione dell’ ambiente, delle
acque, dei territori... la macchina produttiva andava avanti a sporcare senzatregua. L e conseguenze poi si
sono viste.

Ho usato un material e sintetico perché avevo una speranza: che gli sviluppi delle tecnoscienze in quel
periodo aprissero degli orizzonti evolutivi, capaci cioe di migliorare lavitadi tutti. Il poliuretano espanso era
un materiale nuovo nato naturalmente — come tanti altri — da studi militari. Nel dopoguerra, industrie italiane


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/piero-gilardi-natura-espansa
https://d10.doppiozero.com/carlotta-sylos-calo-simone-ciglia

come la Olmo hanno acquistato il brevetto e messo in produzione questi materiali. Malamia sceltaera
principalmente dettata dal fatto di ricostruire un pezzo di natura che fosse fruibile dal corpo. Questo e il
paradigma del Tappeto natura rispetto al mondo dell’ arte: non e piu un dipinto da contemplarein cui si vede
un paesaggio ma e un pezzo di natura da vivere, usare col corpo, quindi col proprio apparato psicomotorio. |1
poliuretano espanso era quel materiale sintetico

con lamemoria di forma capace di svolgere questa funzione.

Piero Gilardi, Tappeto natura, 1966.

Il coinvolgimento fisico dell’ osservatore — forse non € nemmeno pitl il caso di chiamarlo cosi —si allarga
con la serie, di poco successiva, degli Abiti natura.

Avevo giarealizzato degli abiti negli anni Sessanta con indumenti variamente manipolati. Questo discorso
erainerente allo sviluppo concettuale dell’ arte moderna: ¢’ eraquindi I’ esigenza—in me, Michelangelo
Pistoletto, Aldo Mondino, Pierpaolo Calzolari e nel gruppo di artisti dell’ Arte povera—di portare I’ atto
creativo nel vissuto delle persone, nellaloro vita quotidiana. Alloral’ orizzonte era quello dello spazio
domestico; pit avanti, questo ha voluto dire invece scendere in piazza, essere un militante, I’ animazione
politica nelle manifestazioni.



Infatti il passaggio successivo maturato nel 1968 va nella direzione dell’ abbandono dell’ arte, almeno di un
certo modo di fare arte, in favore dell’ impegno politico. M’ interessa capire se era presente — e come —
guesto rapporto con la natura anche in quella stagione della militanza.

Lanatura é stata presente nel mio lavoro di animatore artistico-sociale rispetto alla intima natura umana. In
quel periodo esercitavo il lavoro professionale di arte-terapeuta. Nelle parallele attivita politiche collettive —
dal dipingere dei murali con gli operai di una fabbrica occupata a preparare trofei di propaganda politica per
difendere un’ area verde che stava per essere cementificata— mettevo dentro questo sentimento della natura
umana profonda, cioé I’inconscio. L’inconscio, che da un punto di vista psicanalitico corrisponde alla
dimensione organica, € imprendibile secondo i nostri strumenti culturali: possiamo descriverne le
manifestazioni e i segni che emergono nella vita reale manon riusciamo a definirlo e quindi anche a
controllarlo. E una parte della nostraistintivita, del nostro incipit genetico: noi siamo degli animali. Le
discussioni recenti sono incerte se far risalire a quattro o cinque milioni di anni fala nascita della specie
umana. Il vero salto di qualita nell’ evoluzione dell’ umanoide e stato tuttavial’ acquisizione del linguaggio,
avvenuta secondo i paleontologi circa centocinquantamila anni fa, quindi in tempi abbastanza recenti. Gli
ominidi avevano un repertorio d'istintualita a cui piano piano s sommaval’ esperienza. Lo sviluppo del
linguaggio ha permesso di accelerare I’ elaborazione culturale delle nostre spinte istintuali —in termini
psicandlitici, libidiche. In tutto il periodo in cui ho fatto dell’ arte militante la componente naturale erala
nostra parte istintuale e animale, che ¢’ e in ciascuno di noi.

Durante quello che e stato definito il tuo “ ritorno all’ arte” , dagli anni Ottanta, il rapporto arte-natura ha
attraversato una nuova declinazione in cui entrava — in maniera piu evidente rispetto al passato — la
componente tecnologica. Mi riferisco a installazioni come Inverosimile, ad esempio.

Inverosimile e I’installazione piu grande che sono riuscito arealizzare. | vitigni danzanti hanno segnato un
passaggio nel quale ho iniziato alavorare con le nuove tecnologie. La motivazione principale eradi nuovo
umana, perché le nuove tecnologie permettevano nello spazio virtuale relazioni che altrimenti non sarebbero
state possibili. Mario Canali, un artistaitaliano della New Media, diceva che laredta virtuale e un sogno
condivisibile: i nostri sogni sono un prodotto onirico del tutto individuale ma nessuno puo entrare dentro il
nostro sogno; nellarealta virtuale si puo, invece. Si puo creare uno scenario virtuale in cui altre persone
entrano e interagiscono con laloro soggettivita. Dal 1985 a 1995 ho lavorato nella dimensione della New
Media Art e ho realizzato opere di tema ecologico, come I’ installazione Survival sul tema dellanascita della
citta ecologica.

Anche dentro a lavoro tecnologico ¢’ era un’ attenzione a dato biologico. Nel corso degli anni Novantaio
insieme agli atri artisti pionieri dellaNew Media Art — ci slamo spostati verso le biotecnologie. Ad esempio
nel 2002 ho realizzato un lavoro intitolato Mitopoiesis: una performance teatrale interattiva, in cui |’ esito
della vicenda veniva determinato dagli spettatori con raggi laser. La vicenda riguardavala cura sperimentale
con cellule staminali totipotenti clonate nel cuore di un uomo infartuato.



Piero Gilardi, Inverosimile, Ph. Musacchio e lanniello, courtesy Fondazione MAXXI

Proseguendo questo itinerario storico, un altro passaggio nodale e rappresentato dal PAV, il Parco d’ arte
vivente, aperto a Torino nel 2008 come «museo interattivo della naturax.

Nella progettazione del PAV, che ho svolto con un gruppo di architetti e operatori sociali, convergevano
molte mie esperienze: anzitutto il mio rapporto forte con la natura ma anche la mia esperienzarelazionale di
animatore e di arte-terapeuta. In un certo senso il PAV é stato anche unamia*“opera’ —travirgolette—in
realta e una struttura vivente che si sta evolvendo. Dall’ apertura nel 2008 vi hanno lavorato molti curatori: da
Nicolas Bourriaud a Gaia Bindi, specialista dell’ arte ecologica; negli ultimi tre anni Marco Scotini, esperto di
arte politica, ha portato al PAV | attuale declinazione dell’ arte agro-ecologica: ¢ci sono degli artisti che
lavorano in campagna e nelle comunita rurali per dare impulso all’ agricoltura biologica, ala permacultura,
con un lavoro di grande respiro culturale. Ad esempio Fernando Garcia-Dory che lavorain un villaggio
cerealicolo della Galizia, Myvillages, che ha creato orti urbani a San Francisco in zone morte (come
al’incrocio delle autostrade), Futurefarmers, o Wurmkos in questo momento.

Una tua mostra piuttosto recente s'intitola Natura espansa: mi sembra una dizione abbastanza riassuntiva
per descrivere la concezione della natura che emerge globalmente dal tuo lavoro.



Si. Che cosavuol direil rapporto arte-natura oggi e in futuro? Il futuro ha sempre un piede nel presente. Se
siamo d’ accordo che siamo nell’ Antropocene e quindi c¢i consideriamo anzitutto terrestri — cioe abitanti della
terra (non piu umani —e ¢’ é una belle differenzal) — ci rendiamo subito conto di qual eil rischio che stiamo
correndo. In questo periodo guardando la distruttivita della nostra specie — dal Paleolitico a oggi — siamo
sull’orlo di dareil colpo definitivo al’ intera catena biologica sullaterra. Noi artisti dobbiamo lavorare per
trasmettere questa consapevolezza al nostro pubblico, lagentein generale. Artisti come Futurefarmers fanno
guesto. Qualcuno dice che lavorare in campagna sia un arcaismo. No, € un punto di vista diverso, cioé quello
di sentirti terrestre. Seti senti terrestre cominci a pensare che ad esempio negli ultimi 50.000 anni noi uomini
abbiamo distrutto tutti i grandi mammiferi; oggi stiamo distruggendo anche gli altri animali. Una delle specie
spia € ad esempio le rane, che stanno sparendo a grande velocita. Se sei un terrestre ti preoccupi del fatto che
stanno morendo gli animali, che pezzo dopo pezzo si sta esaurendo la catena biologica degli esseri viventi su
guestaterra. Noi artisti dobbiamo cercare di far prendere coscienza di questo problema, e lo facciamo con i
nostri strumenti: il linguaggio estetico che oggi € profondamente ibridato con I’ etica. L’ estetica
contemporanea non e assol utamente pit una categoriaisolata dell’ agire e del pensare umano. Oggi |’ estetica
eibridata con I’ etica, e quest’ ultima da la consapevolezza di cio che la specie umana sta facendo sul pianeta
in questo momento: statagliando gli elementi di connessione dellarete degli esseri viventi, compresala
vegetazione.

Secondo te I’ arte ha la capacita di produrre un cambiamento rispetto a questa consapevol ezza?

L’ arte dasolano. Mal’arte di oggi € un processo transculturale: non € piu un’ attivita conchiusanella
dimensione della categoria estetica e ssmbolica. L’ arte di oggi € interazione simbolica dinamica, si rapporta
con lapolitica, la scienza, anche lafilosofia (anche se quest’ ultima e diventata la cenerentola del pensiero
contemporaneo. | filosofi si sono accorti solo dieci anni fa che siamo nell’ Antropocene, mentre i paleontol ogi
lo dicono datrent’anni — il termine é stato coniato da un paleontologo americano nel 1949).

L’arte di oggi, con la sua capacita di coinvolgimento, d’ibridazione con le altre attivita umane, si, 1o puo fare
collaborando con la politica e la scienza. Per politicaintendo I’ attivita che fanno le moltitudini che lottano
per i beni comuni, per lasalvaguardia della natura, per migliorare laloro alimentazione. Dall’ altra parte la
scienzaci aiuta a capire meglio lasituazione. 1l fatto che dei geologi abbiano stimolato dei biologi a
ricostruire la storia delle estinzioni della vita su questo pianeta dice molto sul fatto che gli scambi
interdisciplinari permettono una conoscenza piu approfondita dellareata. Noi artisti dobbiamo lavorare
molto sul piano della conoscenza. Ci sono tanti artisti ecologici oggi che sono alla moda: sono operazioni di
superficie che non cambiano niente. Anche I’ arte se hala capacita d'ibridarsi puo incidere sullarealta perché
rafforzala coscienza di quella parte che, con un termine usato da Toni Negri, possiamo definire
“moltitudini”. Se lavoriamo sul piano della cultura delle moltitudini mobilitate possiamo cambiare la politica.
Non ci sono state solo sconfitte nella storia del movimento ecol ogico ma anche tante vittorie dimenticate
presto.

Come quella sul nucleare, ad esempio.

Abbiamo vinto sul nucleare nel 1987. La stessa cosa non € accaduta di nuovo con le trivelle — a causadella
nostra scarsa capacita di coinvolgimento. Gli artisti sul piano della prassi politica devono collaborare anche a
che questa nostra consapevolezza, questo nostro patrimonio di conoscenze, questi nostri progetti di
alternative — perché ci sono delle aternative, ad esempio lateoria della decrescitafelice di Serge Latouche. |
movimenti comunitari che fanno agricoltura biologica dimostrano in piccole situazioni campione che



I’ alternativa e possibile: € possibile un modello di produzione e sviluppo totalmente diverso, perfettamente
ecosostenibile. E noi artisti possiamo aiutare il superamento del ritardo nella coscienza pubblica. C' e dadire
che quest’ ultima & bombardata dai media, i quali da un lato illudono che sia sufficiente cambiare la maschera
alla macchina produttiva facendola diventare green economy, dall’ altro assecondano le posizioni dei politici.
Nella nostra societa neoliberista di oggi — come d’ altra parte anche in passato, da quando esiste la societa
borghese — ¢’ € una separazione di compiti frala politica e la scienza. Questo fasi chei politici non si
prendano carico delle preoccupazioni della scienza mala utilizzino come dimostrazione formale, come
dimostralavicendadel riscaldamento globale.

| media assumono la posizione dei politici e la proiettano sul pubblico, il quale a sua volta— e parliamo di
dinamiche della psicologia di massa— non vuole sentire che siamo in una situazione rischiosa per il nostro
ambiente perché ci sono giatroppe precarieta nel nostro mondo — rispetto a posto di lavoro, a welfare, ai
diritti sociali. Il problemadell’ ambiente hatempi molto piu lunghi —oggi s parladel 2050 come crinale: se
nel 2050 latemperatura complessivamediasi saraalzata di piu di due gradi, cominceranno a esserci i primi
disastri sistemici e le prime estinzioni di massa di esseri viventi. La gente, che ha gia tante preoccupazioni,
non ci pensa. | tempi biologici del sistema ambientale sono piu lunghi di quelli dell’ esperienza quotidiana
delle persone. Questo eil risultato di una colonizzazione culturale effettuata dal potere attraverso i media, che
spingono tutti noi avivere incollati nel presente, senza preoccuparci dell’ avvenire e ovviamente
dimenticandoci dell’ esperienza del passato. Da molti anni discutiamo all’ interno dell’ ambiente degli artisti
ecologici maadesso C' e stato un salto di qualita nel momento in cui abbiamo assunto il paradigma

dell’ Antropocene: ci stiamo estinguendo e con noi si estinguera tutta la catena biol ogica, se non cambiano
radicalmente la nostra modalita di vita sociale.




Piero Gilardi, Tappeto natura. Ph: Elena Degregorio.

Piero Gilardi: la natura come par adosso*

Carlotta Sylos Calo

Si é apertail 13 aprile al MAXXI lamostra Nature Forever, curata da Hou Hanru, Bartolomeo Pietromarchi
e Marco Scotini, e dedicata a Piero Gilardi. Profondamente influenzata dal pensiero critico di Michel
Foucault, Gilles Deleuze e Félix Guattari, e tragli esempi italiani piu interessanti di impegno attraverso I’ arte
in questioni quali, I’ambiente, I’ ecologia, il nucleare, la speculazione edilizia, laricercadi Gilardi e statatra
le prime ainteressarsi del rapporto tra uomo e natura, a utilizzare materiali industriali e tecnologici, per
proporre unareinvenzione di luoghi, relazioni e paesaggi, convertendo I’ evento artistico in un rito collettivo
dalla caratterizzazione sociale e politica. Con questa mostra— ricca di opere e documenti — el suo catalogo (
Nature Forever. Piero Gilardi, acuradi Anne Palopoli, Quodlibet) il MAXXI rende omaggio aunadelle
ricerche piu coerenti e impegnate dell’ arte italiana, indirizzata aribadire |e energie creative e critiche del
soggetto individuale e sociale.

Torinese, diffidente verso I’ambiente dell’ accademia che considera ‘viziato’', Gilardi dopo il liceo artistico
prosegue la sua formazione da autodidatta prediligendo, nel panorama piemontese, le mostre del Movimento
Internazionale per una Bauhaus Immaginista, caratterizzato dalla liberta d’ uso dei materiali e dalacriticaalla
logica capitalistica, cui oppone un'arte in grado di sollecitare il pubblico, attivandone pensiero e sensibilita.
Questi riferimenti sono fondamentali per il giovane Gilardi che con Michelangelo Pistoletto e Aldo Mondino
frequentalo spazio gestito a Torino dal critico Michel Tapié e s interroga sulla possibilitadi produrre
«oggetti artistici nello spazio del vissuto» (Intervistadel 1973 di MirellaBandini a Piero Gilardi, ripubblicata
in Mirella Bandini, Arte Povera a Torino 1972, Umberto Allemandi& Co, Torino 2002, p. 99). L’interesse
per il legame arte-vita, interpretato in varie declinazioni damolti giovani artisti di quegli anni, si traduce
presto in Gilardi nella creazione di opere capaci d'interagire con il vissuto, individuale e collettivo, in cui la
natura, presa come immagine e come oggetto, rimanda alla qualita della relazione tra uomo e realta
illuminando il quotidiano del suoi spettatori.

Nascono cosl, nell’ ottobre del 1965, | Tappeti-natura, oggetti in resina poliuretanica espansa, che
riproducono —in scalareale e nei minimi dettagli — forme vegetali, animali e minerali ricreando interi habitat
, dal greto di fiume al’ orto, dal fondale marino a campo di papaveri. Simulacri che solo il tatto puo
smentire, questi lavori inducono lo spettatore aridiscutere il valore e la sostanza di cio che vede.
Potenzialmente oggetti sostitutivi d’ arredamento, pezzi di naturafinta, isole artificiali messe aterra, piu che
esposte, calpestabili e toccabili come un’ opera d’ arte usualmente non €, e acquistabili a metro come pezze di
stoffa, queste opere sono anche dispositivi di unariflessione sul consumo, sull’ essere e |’ apparire. Attraverso
i Tappeti-natura e i successivi Vestiti-natura, paesaggi abitabili e poi indossabili, Gilardi segnalaalo
spettatore la complessita dell’ esperienza— di un corpo a corpo con larealta non regolato dall’ uso e non
limitato all’ apparenza del visivo — e lo fa sottintendendo il dramma di una natura mortificata e stravolta dal
mercato e dall’ industria.



Piero Gilardi, Vestito Natura Anguria, 1967.

Questo gruppo di opere reinventa dungue |’ esperienza quotidiana giocando sul complesso rapporto naturale-
artificiale e, insieme, indicalo stato fluido dell’ oggetto d’ arte: da dispositivo meravigliante a merce. Create
con I’intenzione di recuperare |’ esperienzaindividuale (alivello del pensiero e del corpo) queste opere pop —
che rifuggono pero la semplice funzione presentativa e s fanno forti del concetto marcusiano del gioco come
trasformatore della realta — esortano ariscoprire valori soggettivi negati dallarealta massificata e
standardizzata della civiltaindustriale, intervenendo direttamente sul sistema di relazioni trafruitore e
0ggetto, non solo ricercando nuove possibilita estetiche ispirate allatecnologie e ai mass-media, ma
soprattutto occupandosi di quelle relazionali e critiche. Un atteggiamento questo che € segno dei tempi e
viene anzitutto dall’ esperienza personale: quella di una natura deturpata che Gilardi intende ricostruire in un
oggetto domestico da «offrire al’ uso confortevole del corpo» (Nature Forever, p. 90).

Attraverso immagini-oggetti surrogati e paradossali, che imitano la decorativita dei consumi ma ne rifuggono
la sostanza, Gilardi liberale esthesis e si schieraafavore di un rapporto dialettico tra cultura e societa,
rimanendo fedele a questo atteggiamento anche quando nel 1967, al culmine del successo per i suoi Tappeti,
decide di rinunciare alla creazione di oggetti e dedicars alla dimensione comunicativa e relazionale dell’ arte
continuando ainvestire sulla“ carnevalizzazione del mondo” per il ribaltamento dei luoghi comuni, delle
attribuzioni sociali e delle funzionalita consuete (Marco Scotini, Politiche della vegetazione. Conversazione



tra Piero Gilardi e Marco Scotini, Marco Scotini (acuradi), “Alfaecologia’, Speciae di “Alfabeta2”, anno
V, numero 35, aprile-maggio 2014).

Nel 1969 Gilardi, infatti, abbandona «la metafora dell'arte» per «partecipare allalotta rivoluzionaria» (Piero
Gilardi, Dall'arte alla vita. Dalla vita all'arte, Parigi, 1981, p. 12) e prende parte ad attivita artistiche e
culturali (happenings, eventi, azioni, stampa di manifesti) direttamente calate nel sociale (raduni politici,
teatro di strada, arte pubblica, atelier popolari) ed esemplificative di un’ arte quale “movimento di pensiero”.

E con gli anni Ottanta che |’ artista— senza rinunciare all’ organizzazione d’ iniziative politico-culturali —
inaugura una nuova fase del suo lavoro sotto il segno dellatecnologia digitale e dell’ interattivita. Allafine

del decennio riprende il binomio natura-cultura affrontato agli esordi, per scandagliarlo ulteriormente
attraverso lo strumento delle nuove tecnol ogie el ettroniche e informatiche, approfondendo la dimensione
partecipativa sempre perseguita. Cosi i lavori prodotti, ormai veri e propri ambienti, inaugurano moderne e
piu forti modalita percettive. Dissociandosi totalmente dalla lettura passiva delle opere pop, Gilardi concentra
il suo lavoro sulla polisensorialita cui unisce I interattivita potenziata dalla tecnologia, in grado di associare
agli oggetti e agli ambienti il movimento e il suono. Il binomio arte-natura si arricchisce cosi di un altro
importante dato: quello dellatecnologia, un attore indispensabile per la costruzione di una narrazione
sviluppata in base al’ esperienzaludica del pubblico protagonista dell’ opera.

Dalle forme biomorfiche dei tappeti, secondo I’ obiettivo dell'interattivita, della multidimensionalita e della
polisensorialita, nasce nel 1989 I’ installazione Inverosimile (1989). Si tratta dellaricostruzione di un vigneto
in forma ambientale, associata a un’ interfaccia el ettromeccanica capace di gestire i movimenti delle piante. I
pubblico entranel vigneto e interagisce con I’ ambiente: gli alberi si aprono al suo passaggio elefoglie
luminose, una voltatoccate, emettono vari suoni. Sul pavimento sono proiettati dei cerchi luminosi che,
al'aumentare del pubblico nello spazio, si condensano fino atrasformarsi in una sortadi arancia, o di fuoco.
Tutto dura venti minuti. Laregia dell’ esperienza & impeccabile: a pubblico € dato il tempo per acquisire
confidenza con I’ ambiente e relazionarcisi.

L'animazione dell'interattivita & suddivisain quattro temi — il vissuto, I'azione, lacrisi e la catarsi — che, pur
avendo una dinamica preordinata, restano aperti alla variabilitadei fruitori. Lanatura“in perdita’ — secondo
ladefinizione di Sottsass— dei tappeti ritorna dungue animata, a dimensione naturale, e proprio nel contesto
agricolo dellavigna, un luogo perfetto per un esercizio di conoscenza “aumentata’ della naturaall’ insegna
della collettivita e dell’ esperienza, che ha come tema principale proprio il triangolo uomo-natura-tecnologia.
In un tempo in cui le consuetudini dellarelazione con I’ ambiente, valide per secoli, si sono per sempre
alterate, laredtavirtuale e le moderne tecnologie creano una natura potenziata e chiamano |'osservatore a
essere un interlocutore attivo, non solo nel funzionamento dell'apparato visivo ed espositivo del lavoro, ma
proprio dell'immaginario evocato. L’ operaricalcainfatti non soltanto le forme dell’ agricoltura ma anchei
suoi sistemi: € collettiva, non autorale, eil frutto della collaborazione tra artisti e tecnici e ha modalita
operative che richiamano il lavoro artigiano.



Piero Gilardi davanti al plastico del PAV, Torino 2003.




All’esordio del nuovo millennio la natura simulata dei tappeti, ancora legata all’ umanesimo modernista, cede
il passo a unaricostruzione piu accattivante, in forma ambientale e quasi incantata. Qui il pubblico, spettatore
e attore, riscopre un nuovo modello esperienziale fondato sulla comunita e sull’ ascolto del contesto, un
modello quindi alternativo, sul piano macropolitico, a quello sociale dominante, o stesso che Gilardi contesta
con I'ideazione e realizzazione del PAV, il Parco d’ Arte Vivente (2008) di Torino.

Parco e centro d’ arte interattivo della natura sorto su un’ex areaindustriale, il PAV e dedicato allabio-arte e
aesperimenti sociai a limite tra pratiche artistiche e rurali. Qui attivita come I’ agricoltura divengono
strumenti di resistenza ai meccanismi economici imperanti del neoliberismo e la comunita del pubblico &
chiamata all’ esperienza personale. Come accadevagiacon i Tappeti, gli eventi degli anni Settantaele
successive installazioni, con I’ esperienza del PAV Gilardi riattivala circolarita uomo-natura e arte-natura
stabilendo lafunzione primaria dell’ arte — non icona ma «espressione di relazioni, di interazioni umane a
livello simbolico e di eventi collettivi, transculturali ed ecosistemici» (Piero Gilardi, Common art?, in
“Alfabeta2”, 18 luglio 2015) — e lo fa coerentemente al principio di un'espressivita diffusa e socializzata,
nutrita dall’ interazione tra soggetto e oggetto e tesa aindicare una maggiore e piu “naturale’ liberta
intellettiva ed emotiva dell’ individuo e della comunita, secondo una concezione che sboccia negli anni
Sessanta eriesce anutrirsi di quell’ energiaanche oggi. L’ arte politicadi Gilardi nasce infatti in un periodo di
grande partecipazione politica e culturale in cui laletteratura, il cinemae le arti visive assumono di fatto il
ruolo di avanguardia, in qualche misura anticipando tratti e riflessioni connaturate all’ identita del nostro
Paese, tra cui quelle riguardanti la natura. Questa presto adottata, oltre che come tema, come materiale attivo
nel campo ormai espanso dell’ arte, eil tramite attraverso cui guardare larealta e insieme riconquistare una
dimensione umana primaria, sacrificata nel riscatto economico e sociale degli anni del boom.

Learti visive, cresciute fin dalle origini nell’ osservazione del paesaggio, rilevano, in pieno decennio
Sessanta, il cambiamento portato dall’ industrializzazione e dalla civilta di massa e guardano al rapporto
uomo-naturae all’industria, a suoi materiali e sistemi di produzione. In questo binomio Gilardi € profetico e
giacoglie —lo nota subito Ettore Sottsass — «il nocciolo concettual e della odierna concezione ecol ogica, che
considerariparativo delle bio-tecnoscienze per il ripristino dei sistemi ecologici alterati e della biodiversita» (
Nature Forever, p. 92). Un nocciolo concettuale che, sotteso alla suainteraricerca, caratterizzatutte le
‘esperienze’ che Gilardi concepisce per il pubblico, nasce da un intreccio trateoria e prassi sempre perseguito
emiraanon lasciars portare, esercitando la propria esperienza, e quindi la propria coscienza, in un senso
sempre piu fattuale. Le utopie dell’ unione tra arte e vita e dell’ arte come bene comune degli anni Sessanta e
Settanta, finalizzate all’ emancipazione delle energie interiori attraverso I’ espressione collettiva, s realizzano
negli anni Duemila secondo la strada tracciata da un’ estetica relazionale che intende, oggi come allora, ma
0ggi con piu strumenti pratici e teorici, |’ attivita artistica quale possibile incarnazione di un’ energia,
soggettiva e quindi collettiva, capace di trasformazione.

*Questo contributo nasce dallarielaborazione di un testo di Carlotta Sylos Calo precedentemente apparso su |l campo espanso. Arte e agricoltura
in [talia dagli anni Sessanta a oggi, acuradi Simone Ciglia, CREA Consiglio per laricercain agricolturael'analisi dell'economia agraria, Roma
2015.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.alfabeta2.it/2015/07/18/common-art/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




