
 

Come diventiamo ciò che siamo 
Chiara Cappelletto
15 Maggio 2017

“Le mie gambe sono sculture indossabili” – wearable sculptures – dichiara Aimee Mullins, modella e atleta
paraolimpica che ha stabilito il record nei 100 e nei 200 metri piani e nel salto in lungo, amputata di entrambi
gli arti sotto al ginocchio a un anno di vita a causa di una malattia, chiamata dall’artista inglese Matthew
Barney a recitare la parte del leopardo nel terzo episodio di The cremaster cycle nel 2002. In una lezione
TED del febbraio 2009 dal titolo It is not fair having twelve pairs of legs Mullins afferma che la prospettiva
della società sugli amputati “ha profondamente cambiato di segno negli ultimi dieci anni. Non si discute più
del superamento di un limite, ma delle sue potenzialità. Una protesi non rappresenta il bisogno di sostituire
un arto mancante e simboleggia piuttosto il fatto che chi la indossa ha il potere di creare ciò che preferisce
nello spazio del suo corpo. Le persone che una volta la società considerava disabili sono ora gli artefici della
propria identità e possono continuare a cambiarla progettando i propri corpi nell’ottica di potenziarli.”

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/come-diventiamo-cio-che-siamo
https://d10.doppiozero.com/chiara-cappelletto


Aimee Mullins.

Le gambe di Mullins sarebbero dunque una forma di wearable technology al pari dei braccialetti intelligenti
che monitorano il battito cardiaco durante la corsa, dei – falliti – Google Glass, e in generale di ogni forma di
esoscheletro, da quello indossato da Sigourney Weaver in Aliens alla più antica stampella. Queste protesi non
sono dei meri ausilii. Esse partecipano effettivamente alla creazione dell’identità di ciascuna persona,
sfruttandone le specifiche diversità. Le chiamerei perciò dei media performativi che ci invitano a riflettere sul
fatto che la nostra identità non è né stabile né univoca, bensì il risultato di processi di trasformazione che
insistono sulla materia di ciascun corpo umano che interagisce in ambienti e contesti – sociali, affettivi,
culturali – dai quali esso viene accolto e rifiutato, che lo plasmano e se ne fanno influenzare di rimando.

 

Malgrado l’ottimismo di Aimee Mullins, mi pare tuttavia dubbio che per il senso comune tutt’oggi prevalente
la persona sia una sintesi dinamica di natura, cultura e artificio. Nei nostri comportamenti quotidiani per
molti versi restiamo tutti assai più prossimi a quel passo del Deuteronomio che ci insegna che “la donna non
si metterà un indumento da uomo né l’uomo indosserà una veste da donna; perché chiunque fa tali cose è in
abominio al signore” (Deut. 22:5). Adottiamo cioè una concezione normativa della personalità umana che ci
vuole coerenti, omogenei e fedeli ai nostri ruoli, nonostante l’esperienza ci insegni quanto e come una tale
idea sia infedele all’esperienza viva e ripetuta che abbiamo di noi stessi e degli altri. Per quanto riteniamo più
plausibile discendere dalla scimmia che essere fatti a immagine e somiglianza di dio, continuiamo a pensare



il corpo come una contingenza necessaria, talvolta piacevole, in ogni caso responsabile della nostra mortalità,
con buona pace dei corsi di yoga che frequentiamo e delle malattie psicosomatiche che siamo certi di avere. 

 

Che la corporeità qualifichi, e non limiti, i comportamenti dell’uomo che pensa, calcola, costruisce, ama e
genera, la cui esistenza è mediata dagli artifici – dall’alfabeto alle scale fino allo smartphone – resta un’idea
che circola al più tra gli studiosi nonostante i reperti fossili, le evidenze scientifiche, le conoscenze in ambito
storico e naturale, gli argomenti teorici che la supportano, e malgrado i molti casi della vita che ci
suggeriscono che è così, dall’inseminazione artificiale all’eutanasia. Molte sono le ragioni di questo
imbarazzo del pensiero. A mio avviso, vale per tutte quella suggerita da John Dewey quasi un secolo fa, nel
1934, in Arte come esperienza: “Le opposizioni tra mente e corpo, anima e materia, spirito e carne hanno
tutte origine fondamentalmente nella paura di ciò che la vita può produrre. Sono segni di contrazione e
arretramento”, quasi che la possibilità universale di mettere al mondo un figlio sia al fondo più inquietante
del sofisticato esercizio dell’immaginazione.

 

 



Dario Ghibaudo, Limite inconnue, Museo di Storia Innaturale, Sala XVII. Terra bianca lucidata a cera.  ©
Alfredo Bernasconi.

 

Convinti che il timore intellettuale sia particolarmente nocivo in questo momento storico, il convegno
internazionale Corpi e culture: come diveniamo noi stessi, promosso dal Dipartimento di Filosofia della
Statale di Milano in collaborazione con il Comune di Milano, affronterà il 17 e il 18 maggio prossimi queste
questioni al Museo di Storia Naturale e all’Università degli Studi di fronte a un pubblico composto da
specialisti, ma prima ancora da quei cittadini che noi tutti siamo.

Ian Tattersall, Alva Noë e Christoph Wulf, studiosi di chiara fama di storia naturale, scienze cognitive e
antropologia presenteranno ciascuno una lectio magistralis che sarà seguita da interventi di studiosi di rilievo
internazionale a loro volta discussi da giovani ricercatori. Tre generazioni di pensatori ragioneranno su come
siamo discesi da un antenato non linguistico e non simbolico e siamo arrivati a immaginare e poi a realizzare,
segni e simboli, maschere e avatar; su quale sia la relazione tra processi cognitivi ed esperienza estetica; su
quanto il nostro corpo dipenda dalla tecnologia e come la tecnologia condizioni le nostre relazioni; su cosa
voglia dire che i nostri comportamenti sono complessi dal punto di vista cognitivo, esperienziale e
ambientale, e in che modo questa complessità intervenga nei processi di produzione e trasmissione culturale.

 

Queste domande non sono nuove nel dibattito filosofico, ma acquistano oggi un’urgenza particolare date le
conoscenze nell’ambito delle neuroscienze e le possibilità offerte dalla robotica e dall’intelligenza artificiale.
Si tratta di comprendere tanto come il linguaggio e l’intelligenza simbolica sono risultati da un mosaico di
elementi diversi e hanno portato all’esistenza di quell’animale speciale apparso sulla terra che è l’uomo,
quanto come l’uomo è concretamente in grado di plasmare l’ambiente nel quale vive, a cominciare dal
proprio corpo anatomico. Molto si parla di Antropocene, ma che l’ambiente terrestre sia fortemente
condizionato su scala locale e globale dagli effetti dell’azione umana, prima che essere un problema
ecologico chiama in causa la conoscenza di sé. È a partire dal rapporto mediato, conflittuale, di desiderio,
abitudine e ripulsa che io ho con il mio corpo che immagino e realizzo il mio rapporto con i corpi esterni: gli
altri, le cose, il mondo, secondo un movimento circolare che, lontano dall’essere prevedibile, mi rende
oggetto di quegli altri, quelle cose, quel mondo, di cui io mi credo l’artefice esclusivo. 

 

Dire che la personalità di ciascuno di noi si costruisce attraverso un rapporto dialettico con il proprio corpo
che produce l’esperienza dell’esistenza, e perseguire una prospettiva materialista dell’identità non significa in
alcun modo avere una visione deterministica e teleologica quanto all’evoluzione degli esseri umani che li
ridurrebbe a meri processi neurobiologici. Significa piuttosto passare da un’idea astratta e normativa di
identità a una concezione plurale che enfatizza la dimensione sensibile, estetica della cultura. Noi non siamo
persone, lo diveniamo, filo e ontogeneticamente. 

La storia riserva un ricco archivio di politiche del corpo, oppressive e liberatorie, rivolte a uomini e donne,
vecchi e bambini che vanno in due direzioni antitetiche: liberare il corpo dall’uomo che lo vorrebbe dominare
facendogli violenza, come pensa chi crede che si possa o debba essere una cosa sola con i propri stati
emotivi, e liberare l’uomo dal corpo, come vorrebbero i sostenitori ad oltranza di love dolls giapponesi e
robot internazionali che dovrebbero renderci un puro spirito il cui spettro di esigenze biologiche verrebbe
soddisfatto da mezzi meccanici. Grazie a una varietà di interventi, Corpi e culture si chiede piuttosto se ciò
che ha reso sapiens l’homo sapiens un tempo è ciò che rende intelligenti noi oggi.

 

Convegno internazionale Corpi e culture: come diveniamo noi stessi, 17 e 18 maggio 2017 (Museo di Storia Naturale – Comune di Milano; Sala
Napoleonica – Università degli Studi di Milano).

http://www.dipafilo.unimi.it/ecm/home/aggiornamenti-e-archivi/tutte-le-notizie/content/17-18-maggio-2017-convegno-internazionale-corpi-e-culture-come-diveniamo-noi-stessi.0000.UNIMIDIRE-54710
http://www.dipafilo.unimi.it/ecm/home/aggiornamenti-e-archivi/tutte-le-notizie/content/17-18-maggio-2017-convegno-internazionale-corpi-e-culture-come-diveniamo-noi-stessi.0000.UNIMIDIRE-54710


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

