DOPPIOZERO

Comediventiamo cio che siamo

Chiara Cappelletto
15 Maggio 2017

“Le mie gambe sono sculture indossabili” — wearable sculptures — dichiara Aimee Mullins, modella e atleta
paraolimpica che ha stabilito il record nei 100 e nei 200 metri piani e nel salto in lungo, amputata di entrambi
gli arti sotto al ginocchio aun anno di vitaacausadi unamalattia, chiamata dall’ artista inglese Matthew
Barney arecitare la parte del leopardo nel terzo episodio di The cremaster cycle nel 2002. In unalezione
TED del febbraio 2009 dal titolo It is not fair having twelve pairs of legs Mullins afferma che la prospettiva
della societa sugli amputati “ ha profondamente cambiato di segno negli ultimi dieci anni. Non si discute piu
del superamento di un limite, ma delle sue potenziaita. Una protesi non rappresentail bisogno di sostituire
un arto mancante e simboleggia piuttosto il fatto che chi laindossa hail potere di creare cio che preferisce
nello spazio del suo corpo. Le persone che una voltala societa considerava disabili sono oragli artefici della
propriaidentita e possono continuare a cambiarla progettando i propri corpi nell’ otticadi potenziarli.”


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/come-diventiamo-cio-che-siamo
https://d10.doppiozero.com/chiara-cappelletto

Aimee Mullins.

Le gambe di Mullins sarebbero dunque unaforma di wearable technology al pari dei braccialetti intelligenti
che monitorano il battito cardiaco durante la corsa, dei —falliti — Google Glass, e in generale di ogni formadi
esoscheletro, da quello indossato da Sigourney Weaver in Aliens alla piu antica stampella. Queste protesi non
sono dei meri ausilii. Esse partecipano effettivamente alla creazione dell’ identita di ciascuna persona,
sfruttandone le specifiche diversita. Le chiamerei percio dei media performativi che ci invitano ariflettere sul
fatto che la nostraidentita non é né stabile né univoca, bensi il risultato di processi di trasformazione che
insistono sullamateriadi ciascun corpo umano che interagisce in ambienti e contesti — sociali, affettivi,
culturali — dai quali esso viene accolto e rifiutato, che lo plasmano e se ne fanno influenzare di rimando.

Malgrado I’ ottimismo di Aimee Mullins, mi pare tuttavia dubbio che per il senso comune tutt’ oggi prevalente
la persona siaunasintesi dinamicadi natura, cultura e artificio. Nei nostri comportamenti quotidiani per

molti versi restiamo tutti assai pitl prossimi aquel passo del Deuteronomio che ci insegna che “ladonnanon
si mettera un indumento da uomo né I’ uomo indossera una veste da donna; perché chiunque fatali cose ein
abominio a signore” (Deut. 22:5). Adottiamo cioé una concezione normativa della personalita umana che ci
vuole coerenti, omogenei e fedeli ai nostri ruoli, nonostante I’ esperienza ci insegni quanto e come unatale
ideasiainfedele all’ esperienza viva e ripetuta che abbiamo di noi stessi e degli altri. Per quanto riteniamo piu
plausibile discendere dalla scimmia che essere fatti aimmagine e somiglianza di dio, continuiamo a pensare



il corpo come una contingenza necessaria, talvolta piacevole, in ogni caso responsabile della nostra mortalita,
con buona pace dei corsi di yoga che frequentiamo e delle malattie psicosomatiche che siamo certi di avere.

Che la corporeita qualifichi, e non limiti, i comportamenti dell’ uomo che pensa, calcola, costruisce, anae
genera, lacui esistenza e mediatadagli artifici — dall’ alfabeto ale scale fino allo smartphone — resta un’idea
checircolaa piu tragli studiosi nonostante i reperti fossili, le evidenze scientifiche, e conoscenze in ambito
storico e naturale, gli argomenti teorici che la supportano, e malgrado i molti casi dellavita che ci
suggeriscono che e cosi, dall’inseminazione artificiale all’ eutanasia. Molte sono le ragioni di questo
imbarazzo del pensiero. A mio avviso, vale per tutte quella suggerita da John Dewey quasi un secolo fa, nel
1934, in Arte come esperienza: “Le opposizioni tra mente e corpo, anima e materia, spirito e carne hanno
tutte origine fondamentalmente nella paura di cio che lavita puo produrre. Sono segni di contrazione e
arretramento”, quasi che la possibilita universale di mettere al mondo un figlio siaal fondo piu inquietante
del sofisticato esercizio dell’immaginazione.

ﬁﬁ“'\'ﬂh f‘f‘{ '




Dario Ghibaudo, Limite inconnue, Museo di Soria Innaturale, Sala XVII. Terra bianca lucidata a cera. ©
Alfredo Bernasconi.

Convinti cheil timore intellettual e sia particolarmente nocivo in questo momento storico, il convegno
internazionale Corpi e culture: come diveniamo noi stessi, promosso dal Dipartimento di Filosofia della
Statale di Milano in collaborazione con il Comune di Milano, affronterail 17 eil 18 maggio prossimi queste
questioni al Museo di Storia Naturale e al’ Universita degli Studi di fronte a un pubblico composto da
specialisti, ma primaancoradaquei cittadini che noi tutti siamo.

lan Tattersall, Alva Noé e Christoph Wulf, studiosi di chiarafamadi storia naturale, scienze cognitive e
antropol ogia presenteranno ciascuno unalectio magistralis che sara seguita da interventi di studiosi di rilievo
internazionale aloro volta discussi da giovani ricercatori. Tre generazioni di pensatori ragioneranno su come
siamo discesi da un antenato non linguistico e non simbolico e siamo arrivati aimmaginare e poi arealizzare,
segni e simboli, maschere e avatar; su quale sialarelazione tra processi cognitivi ed esperienza estetica; su
quanto il nostro corpo dipenda dalla tecnologia e come la tecnologia condizioni |e nostre relazioni; su cosa
vogliadire chei nostri comportamenti sono complessi dal punto di vista cognitivo, esperienziale e
ambientale, ein che modo questa complessita intervenganei processi di produzione e trasmissione culturale.

Queste domande non sono nuove nel dibattito filosofico, ma acquistano oggi un’ urgenza particolare date le
conoscenze nell’ ambito delle neuroscienze e le possibilita offerte dalla robotica e dall’ intelligenza artificiale.
Si trattadi comprendere tanto come il linguaggio e I’ intelligenza simbolica sono risultati da un mosaico di
elementi diversi e hanno portato al’ esistenza di quell’ animale speciale apparso sullaterra che €1’ uomo,
guanto come I’ uomo e concretamente in grado di plasmare I’ ambiente nel quale vive, a cominciare dal
proprio corpo anatomico. Molto si parladi Antropocene, ma che I’ambiente terrestre sia fortemente
condizionato su scalalocale e globale dagli effetti dell’ azione umana, prima che essere un problema
ecologico chiamain causa la conoscenzadi sé. E apartire dal rapporto mediato, conflittuale, di desiderio,
abitudine eripulsacheio ho con il mio corpo cheimmagino e realizzo il mio rapporto coni corpi esterni: gli
altri, le cose, il mondo, secondo un movimento circolare che, lontano dall’ essere prevedibile, mi rende
oggetto di quegli altri, quelle cose, quel mondo, di cui io mi credo I’ artefice esclusivo.

Dire che lapersonalitadi ciascuno di noi si costruisce attraverso un rapporto dialettico con il proprio corpo
che produce I’ esperienza dell’ esistenza, e perseguire una prospettiva materialista dell’ identita non significain
alcun modo avere una visione deterministica e teleologica quanto all’ evoluzione degli esseri umani cheli
ridurrebbe a meri processi neurobiologici. Significa piuttosto passare da un’idea astratta e normativa di
identita a una concezione plurale che enfatizza la dimensione sensibile, estetica della cultura. Noi non siamo
persone, lo diveniamo, filo e ontogeneticamente.

Lastoriariservaun ricco archivio di politiche del corpo, oppressive e liberatorie, rivolte a uomini e donne,
vecchi e bambini che vanno in due direzioni antitetiche: liberare il corpo dall’ uomo che lo vorrebbe dominare
facendogli violenza, come pensa chi crede che si possa o0 debba essere una cosa solacon i propri stati

emotivi, e liberare |’uomo dal corpo, come vorrebbero i sostenitori ad oltranza di love dolls giappones e
robot internazionali che dovrebbero renderci un puro spirito il cui spettro di esigenze biologiche verrebbe
soddisfatto da mezzi meccanici. Grazie aunavarieta di interventi, Corpi e culture si chiede piuttosto se cio
che hareso sapiens |’ homo sapiens un tempo e cio che rende intelligenti noi oggi.

Convegno internazionale Corpi e culture: come diveniamo noi stessi, 17 e 18 maggio 2017 (Museo di Storia Naturale — Comune di Milano; Sala
Napoleonica— Universitadegli Studi di Milano).



http://www.dipafilo.unimi.it/ecm/home/aggiornamenti-e-archivi/tutte-le-notizie/content/17-18-maggio-2017-convegno-internazionale-corpi-e-culture-come-diveniamo-noi-stessi.0000.UNIMIDIRE-54710
http://www.dipafilo.unimi.it/ecm/home/aggiornamenti-e-archivi/tutte-le-notizie/content/17-18-maggio-2017-convegno-internazionale-corpi-e-culture-come-diveniamo-noi-stessi.0000.UNIMIDIRE-54710

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

