DOPPIOZERO

Perturbarel'ordine stabilito

Nicold Terminio
16 Maggio 2017

Il nuovo libro di Rossella Fabbrichesi € scritto “per tutti e per nessuno” e cosi anche chi non ha dedicato la
propria vita alla vocazione filosofica puo rintracciarvi alcuni elementi decisivi per lapropriapratica. La
filosofia viene infatti presentata come un sapere vivente che trova la propria specificita nel suo farsi, nel suo
prendere corpo in unaserie di pratiche che trasformano il sapere in operaviva. Il taglio pragmatico che viene
dato al sapere consente di ripercorrere la storia della filosofia recuperandone la valenza politica. Lafilosofia
€ un esercizio da praticare in unarelazione e puo trasmettersi solo attraverso le vie della testimonianza. E
nella testimonianza cio che viene insegnato puo essere appreso solo se diventa sapere incarnato: “un maestro
ci guida, ma poi dobbiamo riuscire a progredire da soli, senzail suo aiuto, avendo incorporato le verita

apprese”.

In tal modo possiamo subito comprendere come la tendenza ad archiviare il sapere filosofico negli scaffali
impolverati di biblioteche ormai scarsamente frequentate rispecchi la tentazione umanadi cristallizzare e
ipostatizzare il movimento attivato da un sapere che puntainvece a scombinare e rimettere in discussione
ogni accumulo di conoscenze. Perchéil cuore dell’ esercizio filosofico consiste nel modo di esplorare e dare
formaal sapere, il fine non € produrre certi contenuti utili per il raggiungimento di determinati obiettivi, ma
esprimere in figure flessibili I’ evento dell’ accadere. L’ attivita del pensiero e le navigazioni nel mondo delle
conoscenze vanno intese non come la manipolazione praticadi contenuti filosoficamente rilevanti perchéil
pensiero non € un oggetto che possediamo: “forse non dovremmo dire cheil pensiero € in noi, ma che noi
siamo nel pensiero, cosi come diciamo che siamo in movimento”.

In Cosa si fa quando si fa filosofia? I’ autrice riprende I’ immagine deleuziana dell’ uomo che sta sotto un
ombrello: guardando in alto trova una costellazione di conoscenze che lo proteggono, ebbene |’ atto filosofico
consiste nell’incidere con un taglio quell’ ombrello per far passare attraverso uno squarcio cio da cui ci
stavamo proteggendo con |e nostre conoscenze. L’ esercizio filosofico si nutre quindi del coraggio e del
desiderio di entrarein relazione con quel qualcosada cui ci proteggiamo con quelle forme di sapere che sono
giastabilite. Lafilosofiaintroduce una perturbazione nell’ ordine prestabilito cercando di mettere in luce quel
lato tenebroso dell’ esistenza da cui ci teniamo al riparo. Nella parete troppo levigata della nostrarealta
I"agire filosofico miraafar riemergere le crepe di un reale scabroso che scompagina le certezze acquisite. |l
gesto filosofico e quanto di pit lontano possiamo immaginare da ogni formadi catalogazione del sapere, €
semmal un “atto di coraggio con cui si laceral’ ombrello protettivo e ci s espone ala caduta libera degli
eventi”.

Se ci facciamo appassionare dal fare filosofia saremo piuttosto condotti attraverso le maglie del sapere
cercando di indagarei punti ei momenti di snodo in cui il sapere sta per prendere forma, quel momento in
cui il vivente non & ancora vissuto, in cui lo scriversi non si € ancora scritto. Si trattain pratica di deviare dai
tracciati gia saputi imparando a scandagliare profondita non ancora espresse. La pratica filosoficaé allora


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/perturbare-lordine-stabilito
https://d10.doppiozero.com/nicolo-terminio
http://www.raffaellocortina.it/scheda-libro/rossella-fabbrichesi/cosa-si-fa-quando-si-fa-filosofia-9788860309013-2539.html

esercizio di una“ragione flessibile” che vuole sondare il punto di insorgenza e le strategie di sviluppo di
modi d' essere e stili di pensiero.

Il lavoro filosofico & animato da un ethos politico e mette in secondo piano ogni episteme enciclopedica:
I”amore per il sapere non puo chiudersi nel recinto del logos ma deve piuttosto tradursi in una prassi che
abbiarilevanza sugli affari della polis: “nell’ operare di ogni grande pensatore non assistiamo che a variazioni
metamorfiche dell’ incedere socratico per le vie di Atene”.

Ph Kenro | zu.

Se seguiamo questa prospettiva riconosceremo I'impegno filosofico nella scelta di subordinare “I’ indagine
sulle diverse modalita epistemiche del divenir-vero di un concetto” al’ interrogazione dei modi in cui il
pensiero interviene nel reale producendo effetti di verita. “Interrogarsi sulle pratiche produttive di verita é
evidentemente diverso dal chiedersi comeil pensiero si adegui al reale. [...] Benché risulti faticoso per noi
pensarlo, in tale prospettivail vero non s risolve in un gioco interno al logos, che lo contrappone a falso e
rimandaa un piano di corrispondenze empiriche, masi trasferisce sul piano dell’ azione e della produzione di
conseguenze veridiche, che significain primo luogo conseguenze pragmatiche non vane’.

Lavalenza principale dell’ esercizio filosofico non e dunque di “ordine gnoseologico”, ma*“etico-
pragmatico”.


http://dev6.doppiozero.com/materiali/contemporanea/elogio-della-densita

L’amore per il sapere non si traduce né in una contemplazione astratta delle idee né in un’ adeguazione del
pensiero alle cose del mondo, masi esprime semmai nell’ interrogare e trasformare tutte quelle pratiche
discorsive che operando sul “reale” cercano di renderlo sempre pit “vero”. Il fare filosofias svolge nella
polisetrovail suo perno principale nell’interpellare gli altri nell’ azione del produrreil vero, nell’intreccio di
prassi quotidiane e posture etiche che danno corpo a sapere producendo effetti di verita. La praticafilosofica
consiste nel dissodare quel terreno fatto di saperi, discorsi e assolute verita da cui ogni saperetrae la propria
sicurezza e legittimita tanto da apparire istintivo. “Verita che non si producono dunque come risultati di
processi logici e inferenziali, ma come pratiche in atto, indissolubilmente legate alle abitudini piu inveterate
che frequentiamo” . Ecco perché |’ esercizio filosofico — sulla scia di Wittgenstein — si presenta innanzitutto
come una battaglia “ contro I’ incantamento del nostro intelletto per mezzo del nostro linguaggio”. La
dimensione pragmatica diventera cosi I’ ambito privilegiato su cui potremo esercitare laragione flessibile
cercando di cogliere “un nuovo aspetto fecondo” che ci permetteradi transitare al di 1a delle nostre credenze.
La praticainterpretativa dellafilosofia e destinata non solo a comprendere mainnanzitutto a prendere
posizione. Comprendere per prendere posizione perché la postain gioco dellafilosofia non € lafedelta a una
teoria, ma " un modo di frequentare la vita e, anzitutto, la vita della conoscenza’.

L’ esortazione del lavoro filosofico si esplicain unatrasformazione del propri punti di approdo correndo il
rischio di uno smembramento e di una disintegrazione soggettiva. Il rischio reale dellafilosofias traduce
cosi nellapossibilitadi trasformare “cio che é accaduto, con la sua sorda e greve necessita, in qualcosa di
fortemente voluto e alfine conquistato”. Si trattadi un percorso di soggettivazione che puo realizzarsi solo
assaporando laforza erotica del sapere filosofico. Per Rossella Fabbrichesi e per gli autori che ha chiamato a
simposio, “ogni significato e ogni credenza devono essere interpretati nell’ambito dei principi guida
dell’inferenza, ma tale disposizione dovra non solo rispondere a un meccanismo logico-analitico, marivelars
una potenza del gusto”. Affinché|’amore per il sapere non s risolvain una sterile trattazione disciplinare
deve risvegliare la passione desiderante di ciascun soggetto. E questo il fondamento etico (erotico e sociale)
di ogni esercizio logico che miri ala trasformazione soggettiva. Su questa strada pero si incontrera una
roccia, un aspetto impermesabile a ogni ragione che tuttavia fonda ogni credenza. E il punto da cui prende le
MOSSe e SU cui S stringe ogni pratica filosofica.

Laricercafilosoficas accostain primo luogo non ai logoi maai pragmata, ai fatti della vita che danno
sostanza a un modo d’ agire infondato. “ I dubbio interviene, a ben vedere, sempre dopo la credenza, e questa
credenza fondante e, insieme, infondata non si instaurain virtu di una decisione razionale, non si reperiscein
seguito aun atto di introspezione psicologica. Essa sfugge a circolo delle argomentazioni: non € né
razionale, né irrazionale, né vera, né falsa. Semplicemente, nota Wittgenstein, comportando una serie di
azioni pratiche, si identifica con laforma quotidianain cui lavitatrova espressione, con il suo carico di gesti
immediati e di sicurezze tranquille”.

La nostra esperienza quotidiana & quindi intessuta di unarete di azioni molteplici e disposizioni ad agire che
tracciano rigidamente il solco delle nostre convinzioni. Evidenze e certezze infondate sul piano logico mache
trovano ancoraggio nel flusso immediato della vita. Ecco la dimensione operativa e vissuta da cui traggono
spunto molte riflessioni e categorie concettuali che in alcuni casi difendiamo strenuamente. Ne osserviamo
rigidamente i dettami senza avere avolte il coraggio di interrogarne il fondamento logicamente infondato.
Sono pero le nostre certezze di base, fedeli compagne di viaggio e stabili punti di approdo: “veritache
emergono dalle prassi e che il sapere fatica a conquistare e piegare a proprio metodo epistemico”. In questo
corpo a corpo con le nostre credenze infondate si gioca la sfida racchiusa nel motto “diventacio che sei”, una



sfida dove vita e conoscenza sono inestricabili e a contempo correl ativamente opposte. E il nucleo rigido e
granitico che ogni attivita simbolica sogna di rendere flessibile.

Ecco sinteticamente I’ approccio conoscitivo che la pratica filosofica consegna a ogni attivita che non puo
fare ameno dellaragione flessibile. L’ esercizio filosofico puo infatti ricordare a tante pratiche terapeutiche
costruite attorno allafunzione della parola che il gesto decisivo per sostenere la trasformazione soggettiva
non e assorbire le credenze infondate che si insinuano come crepe nel nostro sapere e nella nostra esistenza,
I’ obiettivo di una terapia non e stuccare con la conoscenza cio che si presenta come frattura insensata e punto
di inciampo di ogni conoscenza. Se aspiriamo allaflessibilita potremo semmai prenderci cura delle nostre
crepe senza piu considerarle come ferite inferte allarigidita delle nostre conoscenze, perché esse non sono 1o
strappo del tessuto con cui ci proteggiamo mail punto privilegiato da cui poter accedere aquellaluce o
guelle tenebre che ci avevano spinto a costruire il nostro ombrello. Forse e per questa via (filosofica) che
possiamo intendere quello che lo psicoanalista Aldo Carotenuto in Una lettera ad un apprendista stregone
indicava comeil fine di una cura psicoanalitica: trasformare le proprie ferite in feritoie.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




ROSSELLA
FABBRICHESI

&
APl P Y] (ST
. i —




