DOPPIOZERO

Primadi essereio. Cosa ci rende propriamente
umani?

Alessandro Siciliano
23 Aprile 2017

Che non siamo padroni in casa nostra e che I’ effetto della nostra volonta, delle decisioni, della nostra agency
sulle direzioni che lavita prende e qualcosa di parziale, tutto cio e forse una delle piu importanti lezioni che
lapsicoanalisi ha dato alla cultura moderna. Celebre quel passo in cui Freud dice che lapsicoanalisi €il terzo
grande colpo che il genere umano subisce al cuore del proprio narcisismo e sistema di credenze, dopo la
rivoluzione copernicana e |’ evoluzionismo di Darwin. E chiaro, tuttavia, che il sapere psicoanalitico
sull’inconscio non potra mai diventare un’ acquisizione della cultura, penal’ inceppamento della macchina,
del lavoro dellacivilta. Laciviltasi fonda sul discorso del Padrone, un tipo di logica che ha un solo e unico
interesse, secondo Lacan: “che la cosafunzioni”; la psicoanalisi hainvece la sua causain cio che non
funziona.

Formazioni e istituzioni umane sono dunque dell’ ordine del necessario. Far parte del consorzio umano
significarappresentarsi nellae allaciviltain formariconoscibile, dirsi, vedersi, percepirsi secondo i canoni e
i significanti dell’ Altro. In psicoanalisi questa ‘formariconoscibile’ prendeil nomedi io. L’io € un costrutto
immaginario e simbolico, si costituisce cioé nel dominio dell’immagine (I'immagine del corpo proprio e
dell’ altro) e del significante (il nome proprio, in primis). Dire “io sono, io faccio, io dico, io penso...”
significarappresentare quellacosache s €, chesi fa, che s dice, che si pensa; seladico, non lasono, creo
una distanza dall’ evento che accade, dalla cosa.

L’io é quellafunzione di sintesi che ci rende propriamente umani, dove con “umani” qui intendiamo esseri
viventi assoggettati a un Altro, aun discorso, con cui entriamo in un rapporto di desiderio (io desidero I’ Altro
eil suo discorso, I’ Altro eil suo discorso desiderano me). 10 sono questo, e non tutto il resto, amo questa
C0Sa, questa persona, questo stile e non quegli altri; questo si, quello no. Nel mondo e nel flusso

dell’ esperienza, I’ operazione dell’io consiste nél ritagliare pezzi di esperienza, che diventa esperienza per me,
amerivolta, soggettivata. Ma prima che si dia questa formazione, prima cioé che |’ essere vivente passi
attraverso la strettoia del riconoscimento, acconsentendo alla propria rappresentazione simbolica e
immaginaria, primainsommadi essere un io, che cos eil vivente?

Si apre con unatale domanda questo splendido saggio di Franco Lolli, Prima di essereio. Il vivente, il
linguaggio, la soggettivazione (Orthothes, Napoli 2017).



https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/prima-di-essere-io-cosa-ci-rende-propriamente-umani
https://d10.doppiozero.com/prima-di-essere-io-cosa-ci-rende-propriamente-umani
https://d10.doppiozero.com/alessandro-siciliano
http://www.orthotes.com/editrice/index.php/component/content/article/34-ultimi-titoli/488-franco-lolli-prima-di-essere-io-il-vivente-il-linguaggio-la-soggettivazione.html
http://www.orthotes.com/editrice/index.php/component/content/article/34-ultimi-titoli/488-franco-lolli-prima-di-essere-io-il-vivente-il-linguaggio-la-soggettivazione.html

Louise Bourgeois, Maman

“Dadove vengono i bambini?’ € ladomanda del bambino-filosofo, dice Lolli. Indagine psicoanalitica sulle
origini dell’umano, animale affetto dal linguaggio, il testo di Lolli si costituisce come una minuziosa analisi
di unincontro, I’incontro tra quello che Jacques Lacan ha definito “il vivente”, cioé una vitaincontaminata,
non umanizzata, eil linguaggio, lalogica della presenza-assenza che il significante introduce col suo
avvento.

Il vivente, dal canto suo, € gia da sempre gettato nel linguaggio e nel discorso dell’ Altro, gia da sempre
circondato e parlato da esseri umani suoi prossimi che costituiscono il suo Altro sociale, familiare, culturale;
egiadasemprein relazione. Ed e proprio a quello che Freud, nel suo Progetto di una psicologia, definiva
“complesso del prossimo (Nebenmensch)” che Lolli dedica principalmente le sue attenzioni. Cosa avviene
nello spazio e nel tempo dell’incontro trail neonato e il suo prossimo (generamente la madre) e che ne é del
prima di questo incontro, prima cioe della produzione di un soggetto e di un oggetto e dellaloro relazione?
Che ne é della baraonda di immagini, di suoni, del flusso indifferenziato che circondail vivente prima del
suo riconoscimento, primadell’ individuazione di unita discrete, differenti in sé dal resto del mondo, che
potranno percio essere riconosciute, valorizzate, accettate?

Come avviene che a partire da quello che Jacques-Alain Miller definisce I’ oggetto chiacchiera del
desiderio” —il discorso dell’ Altro in cui e preso I'infans — possa sorgere una “risposta dal reale”’? Di che
natura &, quali forme, quali possibilita hal’incontro tra un organismo vivente che sembra predisposto a
“risuonare’, asintonizzarsi a suono dell’ Altro, e questo stesso Altro, che al principio si presenta come



esperienza di soddisfazione, piacere, calore, suono, ritmo? Come si passa, insomma, dalla preistoriaala
storiadel soggetto?

Oggetto di indagine di questo coraggioso studio sono dunque le origini; origini dellavita, dell’uomo, della
coscienza, dell’ alienazione. Perché definire “coraggioso” il lavoro di Lolli? La questione delle origini, come
sappiamo, € cardine dei due discorsi che fanno parte della preistoria della psicoanalisi e con i quali
I"invenzione freudiana da sempre si confronta: scienza e filosofia. In un suo scritto del 1955, Lacan parla di
“una questione pipistrello: daesaminare allaluce del giorno”. In quegli anni, alle tecniche e ai saperi “ps”
venivachiesto di palesareil proprio statuto scientifico e dimostrare la propria efficaciaai fini del
riconoscimento da parte del sistema sanitario. Rispetto atale domanda, la psicoanalisi ha sempre invocato
uno “statuto speciale’, una“extraterritorialita’ rispetto a rigore scientifico, rifuggendo qualunque presa di
posizione davanti alla domanda di riconoscimento. Non filosofica perché ancorata a unaclinica del
godimento implicato nel sintomo, non scientifica perché ogni caso clinico portain sé unareinvenzione
parziae della pratica, secondo Jacques Lacan la psicoanalisi rispondeva alle richieste che venivano dal
mondo accademico comeil pipistrello protagonista dellafavola di Esopo, che si camuffa da uccello per non
essere ammazzato da una donnola che odiai topi, dopodiché si camuffa da topo per non essere ammazzato da
una seconda donnola, che odiainvece gli uccelli.

E in questo senso allora che vorrei definire coraggioso il lavoro di Franco Lolli, che nella sua difficile
indagine — tutta psicoanalitica perché clinica— sulle origini dell’incontro tra significante e vivente, non perde
mai di vista, come suoi interlocutori, da una parte il problema neuroscientifico della scrittura delle tracce di
esperienza nell’ apparato neuronico, dall’ altra la speculazione filosofica sul concetto di “vita’. La questione
forse piu insistente dell’ intero libro, ripetuta piu e piu volte soprattutto nella prima parte, domanda proprio
chetipo di vitasiaunavitaa di qua della sua cattura, della sua alienazione a mondo umano, al mondo dei
significanti e delle rappresentazioni. Si pud dire umana una vita gravemente disabile? Che statuto hanno un
COrpo e unavita senza soggetto, senza conducente, senzaio? Che cos' €, di chi e quella carne primadel gioco
di rifrazioni attraverso cui il corpo, propriamente detto, si costituisce in un’immagine unificante e compatta,
identificazione immaginaria primordiale, base pit 0 meno sicuradi unio e del suo rapporto con altri?

E nel campo aperto datali questioni che si presentail personaggio di Liliana, “essere umano speciale’.
Liliana & unadonna di poco piu di cinquant’ anni affetta da una grave forma di disabilitaintellettivadi origine
organica; “cosi simile e, al contempo, diversa, familiare ed estranea, tanto intima quanto distante. L’ incontro
con lel é stato, ed &, un incontro perturbante, spaesante, impossibile da ricondurre agli abituali schemi
relazionali, indicativo di possibilita esistenziali che si fatica a pensare umane” (p. 23). Liliana é un essere
ibrido: alavista appare simile al’ essere umano, ma a quell’ altra vista che el riconoscimento appare invece
simile all’animale. Un grande interrogativo rimosso S impone epistemol ogicamente: se Liliana é cosi
irriconoscibile all’ occhio umano vuol forse dire che appartiene a campo dell’ animale, che non se ne & mai
emancipata? Dovremmo dunque pensare, secondo una cattivalogica evolutiva, che Liliana non merita
I"attributo di “umano” dal momento che non ne esercita tutta la tecnica, la competenza, I’ abilita eil lavoro?
Trovars totalmente fuori dal discorso, dal legame sociale, dallo scambio, dal riconoscimento, fadi Liliana
qualcosa di impossibile?

Emozionanti le paginein cui Lolli si confronta con coraggio con questi spinosi e pericol osissimi
interrogativi, attraverso i quali aleggialo spettro dell’ eugenia: “una considerazione di ordine etico mi
convince, alora, asuperare |’ indugio che il rigore epistemologico comporta: supporre un umano dietro il



vivente gravemente lesionato € una scommessa che intende volutamente ignorare il difetto logico dal quale
prende le mosse il ragionamento, una sfida necessaria a scongiurare la segregazione del minorato in una
riserva subumana’. Non ¢’ & bisogno, d’ altronde, di appellarsi a chissa quali ideali umanistici per progettare
unatale supposizione; “del resto, una supposizione altrettanto ingiustificata & all’ origine dell’ azione
interpretativa della madre, la quale, come noto, in una sorta di delirio da accudimento, attribuisce ad ogni
gesto insignificante del proprio cucciolo un valore simbolico-comunicativo che strappera quel gesto
dall’insensatezza primordiale” (p. 44).

Tutto il lavoro di Lolli puntera dunque a dimostrare come non soltanto qualunque essere umano, ma persino
gualunque animale domestico — cioé entrato in contatto col significante —non possa, arigore, essere pensato
come “fuori”. Lacondizione di Liliana non & che unadelle possibili risultanti di unincontro e di un
meccanismo che avviene sempre e comungue. Qualunque vita, anche quella vegetale, risponde e s muove
secondo ritmi e alternanze —in primis piacere-dispiacere. L’ omeostasi € un continuo negoziamento e
movimento tra un + e un —, che come spiega bene Lacan nel seminario I, costituisce “la cellula el ementare
del simbolico”. Seguendo Lacan fin nel suo ultimo insegnamento, la radice del registro simbolico, alungo
supposto essere prerogativa dell’ umano, viene rintracciata da Lolli in un reale primordiale. Cio che
intendiamo per riconoscimento, discorso, cultura non sono che “elucubrazioni di sapere” che muovono daun
fondo comune (un comune non ontol ogizzabile, direbbe Jorge Aléman) che Jacques Lacan, con uno dei suoi
piu bei neologismi, ha chiamato moterialité, la materialita delle parole (mot). L’ umano inteso come ordine
discorsivo e riconoscimento delle forme, inteso come vita riconosciuta e riconoscente, origina da un fondo
disumano, impasto informe trareale e simbolico, cid che sempre Lacan chiamava lalangue.

Liliana ci appare alorain tuttala suaricchezza— che altro non e che il rovescio della sua poverta, come nota
bene Federico Leoni nella sua bella prefazione. E con un movimento a contempo delirante, politico ed
estremamente creativo, facciamo nostralaricchezza di Liliana, assegnandole un posto, il posto del non-
realizzato, dell’informe, del non previsto. Ritrovare cosi in Liliana“unafotografia della fenomenologia
originariadel vivente’ e costruire, grazie alei, uno studio di tale portata, credo possa essere inteso e appreso
come un altro colpo a narcisismo umano.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




