DOPPIOZERO

E tutto uno schermo

Igor Pelgreffi
11 Aprile 2017

Sono ormai diversi anni, almeno da Sullo schermo dell’ estetica. La pittura, il cinema e la filosofia da fare
(Mimesis, Milano, 2008), che la questione dello schermo ritorna con insistenza nellaricercadi Mauro
Carbone. Nel programmadel seminario dalui coordinato aLione, da titolo Vivre parmi les écrans, si legge:
«gli schermi sono diventati i dispositivi attraverso i quali noi incontriamo il mondo. Unarivoluzione
percettiva e cognitivas sta compiendo: noi conosciamo e comunichiamo con gli atri e con I’ambiente,
specialmente quello delle citta, attraverso degli schermi-protesi. Gli individui e gli schermi sono divenuti gli
elementi inseparabili di un unico sistema comunicativo e sociae, che poneil problemadellasua
comprensione e del suo governo». In effetti, che quello delle interfacce e degli schermi siaun problemadalle
vaste implicazioni antropologiche e sociai (e dunque politiche) e sotto gli occhi di tutti: pensiamo a numero
di ore/giorno di interconnessione web dei nostri corpi, in particolare quello degli adolescenti (gli el ettori di
domani); pensiamo ai big data o a profiling digitale delle nostre identita di “utenti”; pensiamo a dato
statistico che Facebook, dispositivo in cui I'identita digitale si co-struttura attraverso unarelazione con lo
schermo, ha oltre un miliardo di proseliti. Numeri dareligione confessionale.

Filosofia-schermi. Dal cinema alla rivoluzione digitale (Raffaello Cortina, Milano, 2016) € unariflessione su
questi snodi storico-esistenziali e una sistemazione di un’indagine pluriennale: muovendo da una
ricognizione archeologica dello schermo nelle sue forme anal ogiche — con una predilezione per il cinema—
Carbone esplorale morfologie attuali dello schermo, spingendosi sino alle questioni dell’immersivita, della
delega a digitale, passando per le nuove protesicita (il touchscreen o le wearable technologies), il selfieo
anche i maxischermi interattivi, luminescenze urbane al contempo perturbanti e familiari. In unaformula:
viviamo attraverso gli schermi.

Ora, s puo leggere Filosofia-schermi come una cartografia ragionata di questi modi di vita. Malo si puo
leggere anche come un libro su come pensare questa pervasivita schermante: con quali utensili e daquale
posizione (dentro; fuori; nessuna delle due) parlarne? Larisposta a questo tipo di domanda, diciamol o subito,
per Carbone e di tipo filosofico. Ci st domanda che cos & uno schermo; main questa stessa domandaci s
deve interrogare su uno scarto che si apre nel porla, cioé: in che modo lo schermo interessa la filosofia?

Il problema dello schermo & sempreil problemadi un oggetto che protegge dalla radiazione luminosa ma
che, contemporaneamente, consente il manifestarsi del fenomeno: |’ apparire. Per comprendere il nesso
filosofia-schermi, non possiamo non prendere in carico questa figura di ambiguita. Da una parte, difatti, la
filosofia ha da sempre dequalificato |o schermo. Pensiamo a Platone e al mito della caverna: sulla parete della
caverna vengono proiettate le ombre delle cose, le apparenze, I'illusione. In quella scena primaria si trova
gia attestata |’ assiol ogia dicotomica che presiede alla forma metafisica occidentale: verita/finzione;
luce/lombra; purezza dell’ idea/opacita del corpo. Dall’ altra parte, tuttavia, la filosofia ha da sempre avuto
bisogno di schermi: essa ha «immancabilmente finito per cercarne un qualche tipo, proprio per farci vedere,
attraverso di loro, almeno I'immagine di quanto vuol darci a conoscere» (p. 9).


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/e-tutto-uno-schermo
https://d10.doppiozero.com/igor-pelgreffi
http://vivreparmilesecrans.wix.com/vivreparmilesecrans

Le figure di ambiguita sono estremamente importanti in questo libro. Ad esempio: a di |adelle buone
intenzioni, puo esservi realmente una filosofia non-rappresentativa? Una filosofia che possa prendere
congedo dal relato, dall’ oggetto-pensato? Una filosofia che possa schermare i suoi stessi “contenuti”? Al
lettore sara evidente come il ragionamento sullo schermo — o lariflessione su di —facciaentrarein
risonanza questi motivi teorici. Forse cio accade perché é lo schermo stesso a essere presentato come oggetto
ambiguo, sede, ciog, di unarelazioneintrinsecatrail positivo eil negativo.

Ma, a questo proposito, Carbone precisa sin dalle prime pagine un punto teorico decisivo per 1o sviluppo del
suo argomento: le ragioni alla base dell’ ambiguita dello schermo sono isomorfe ad atre ragioni, e
precisamente alle ragioni «della nostra stessa visione» (p. 10). Qual € la postain gioco in questo
isomorfismo?

Lavisione per Carbone e unarelazione fisica, unarelazione che implica la percezione di unafigura su uno
sfondo. Cio che vediamo appare come tale solo entro una costitutiva relazione olistica, ma anche
differenziante, con un contesto. Qui il riferimento vaa pensiero di Merleau-Ponty, per il qualelavisioneéin
se stessa un fenomeno immersivo. Nellavisione non vi & da un lato un soggetto vedente e dall’ altro un
oggetto visto. Questa e la grande finzione ideol ogica della gnoseologia. Primadi questa scissione bisogna
pensare a una preliminare relazione di reversibilitatrai due poli dellavisione, se € vero cheil mio corpo e
movimento nello spazio e dallo spazio viene continuamente “ contro-intenzionato” . |l che significa che e nel
momento della visione — e non dopo — che il mio sguardo viene modificato dal veduto. In termini teorici,

I attivita del soggetto (I’ attenzione vigile) e la passivita del corpo (il lasciar-essere tipico del visivo) sono
caratterizzate da un’inerenzareciproca: scivolano I’unanell’ atra. Carbone ci dice, pero, qualcosa di piu: non
potremo comprendere il problema dello schermo — e la sua emergenza attual e — senza rimettere in gioco il
nostro automatismo dualista, cioé senza un engagement intellettuale di autocritica del nostro stesso habitus.
Occorrerd, cioe, lasciar contaminare i due piani che abitualmente la filosofia tende a considerare eterogenei:
guello teoretico e quello dell’ esperienza corporea.

E in questa luce che va letta la prima parte del libro, Che cos & una “ filosofia-cinema” ?, un’ indagine sullo
statuto dell’immagine, in particolare quella cinematografica. Dalle ben note questioni poste da Deleuze nei
suoi scritti sul cinema, passando anche da riferimenti meno noti, come lo scritto giovanile di Sartre Apologia
per il cinema. Difesa eillustrazione di un’ arte internazionale, Carbone esplorail pensiero francese
contemporaneo sul cinema rispetto all’ argomento dell’ artificio contenuto ne L’ evoluzione creatrice di
Bergson. Naturalmente, in quella discussione € in gioco un problema antico: il problemadel movimento e
dell’illusione in rapporto alla struttura della conoscenza. Seguendo Deleuze, nel cinema s annuncerebbe
qualcosa di nuovo, specificamente nel darsi immediato di immagine e di movimento, qual cosa «che
sconfessa |’ opposizione frarealta fisica e psichica, esterno e interno, spazio e tempo» (p. 22). Fatto che per
Carbone, come detto, va sempre inteso assieme al suo correlato metodol ogico, cioé la necessitadi alterazione
dell’ habitus filosofico: «la“filosofia-cinema’ si conferma chiamata non solo a pensare a quel nostro mutato
rapporto con noi stessi, gli atri, le cose, il mondo di cui I’avvento del cinema € un sintomo», ma anche a
ripensare totalmente, «secondo tale mutato rapporto, anche il proprio specifico stile di pensiero e di
espressione» (p. 22).

Il problema non e epistemol ogico, ma etico-teorico: nel nostro rapporto con gli schermi si offrono nuovi
access al pensiero? nuovi rapporti tra soggetto e percetto e assieme nuove morfologie filosofiche — un nuovo
stile di pensiero —in grado di smuovere attempate posture intellettuali? Di nuovo, il faro € Merleau-Ponty.
Non solo il Merleau-Ponty della conferenza |l cinema e la nuova psicologia tenuta nel 45 al’ Institut des
Hautes Etudes Cinématographiques di Parigi, contenente riflessioni che influenzeranno non poco critici



cinematografici e cineasti, da André Bazin agli autori della Nouvelle vague francese, su tutti Jean-Luc
Godard. Ma soprattutto il Merleau-Ponty che oppone all’ idea atomistica della sensazione, quella di
un’indecomponibilita dei fenomeni percepiti. Carbone mostrain modo efficace come il modello dell’ inerenza
dell’io a mondo, unito a modello del rapporto indecidibile trafigura e sfondo nella visione, conduca
Merleau-Ponty a sancire la qualita olistica dell’ esperienza cinematografica: il film «non € una somma di
immagini» ma direttamente «una forma temporale» (p. 27), ed € in questo senso che Merleau-Ponty rovescia
Bergson, nell’ idea che «la nostra abitual e percezione non € analitica, bensi sintetica, e proprio per questo las
puo considerare di natura cinematografica» (p. 31).

Su questalinea di lettura si innestano diverse annotazioni rilevanti. Ne segnalo solo un paio. La prima
concerne il carattere di indispensabilita della superficie di mediazione, di cio-che-sta-in-mezzo (inter-faccia),
in ogni processo conoscitivo. La“conoscenza corporea’ (ottenuta rilanciando latematica delle idee sensibili,
seguendo Proust, o di un sapere senza concetto, seguendo |’ estetica kantiana) rappresenta una “terzavia’
gnoseologica. Lo schermo, ciog, eil mezzo, o il medium, che permette la conoscenza sensibile, nel senso
greco dell’ aisthesis, una conoscenza che per Carbone non é né soltanto filosofica, né non-filosofica, ma a-
filosofica. La seconda concerne la qualita non solo spaziale, ma anche temporale, dellareversibilita che ha
luogo sullo schermo. Lareciprocitatra sguardo e oggetto non riguarda solo lo spazio (come immersivita di
un corpo visto-vedente) ma anche il concatenamento tra causa e effetto. Carbone valorizza difatti una delle
questioni piu enigmatiche del pensiero dell’ ultimo Merleau-Ponty, ovvero quella del movimento inteso come
reciprocita d’ anticipazone. Cosa viene cronologicamente prima, nella relazione visto-vedente? Né I’ uno né
I’atro. Cio che viene prima é larelazione, in questo caso unarelazione temporale. Nel cuore del chiasma
visuale va posto un «movimento di mutua anticipazione trai termini che sono implicati nellarelazione» (p.
55). Nellavisione (cioé nelle dinamiche attivo-passive della corporeita) il tempo si ri-forma. L’ ultimo limite
interno della metafisica puo qui aterare la suaformatrascendentale: il tempo diviene piti corporeo, opaco,
ambiguo.



MAURO
CARBONE

Filosofia-schermi

Dal cinema
alla rivoluzione digitale



Questa dimensione di intreccio tra attivita e passivita nella visione & quanto Carbone chiama archi-schermo.
L’ archi-schermo non e lo schermo, mala sua condizione di possibilita: matrice non percepibile di ogni
percezione e funzione “terza’ (né soggettiva né oggettiva; né attiva né passiva) che rende possibile ogni
esperienza. In fondo, I’ archi-schermo e laforma trascendental e della relazione in quanto tale, anche come
«parte costitutiva della piega che consente lavisione — [ ...] sfondo che ci fa vedere un’ immagine» (p. 129).

Tuttavia, lo schermo concepito come elemento “terzo”, non rischiadi veders privato in partenzadi qualsiasi
presa sulla realta, permanendo nell’ ordine della descrizione astratta o di uno sfondo inerte? Carbone prova
qui ad ampliare lo schema fenomenologico, interrogando o schermo mediante il tema del désir. Tramiteiil
filtro del Lyotard dei primi anni Settanta, da Discorso, figura sino ai saggi Des dispositifs pulsionnels e

L’ acinéma, la questione diviene: che ne & del desiderio nella prospettiva fenomenol ogica? E come coordinare
percezione e pulsione, nel quadro di unateoria dellavisione? Intendiamoci: questo riferimento aLyotard &
sintomo dell’ esigenza di esplorare un’ altra dimensione del corpo, quella che emerge seguendo il coté
psicoanalitico della nostrarelazione con gli schermi. Secondo quali vie, o impasse, 1o schermo € sede di una
proiezione inconscia? Lo schermo, difatti, puo sempre diventare un luogo di intensitalibidinale ed
stesso oggetto del desiderio, fosse ancheil desiderio limite della sua distruzione, come nelle belle pagine |
sipario strappato. Lyotard, lo schermo e un cinema che si chiama desiderio (pp. 67-86). Allo stesso tempo lo
schermo e un dispositivo di distanziamento della pulsione, nel senso di una presentazione negativa. Lo
schermo nega: protegge il soggetto nel mentre, ambiguamente, 1o riannoda a tema del divieto e dellaLegge,
cioe al tema della separazione dall’ oggetto desiderato. Sullo schermo convergono desiderio e divieto: in
guanto velo che impedisce I accesso visivo a cio che sta dietro, lo schermo ri-vela |’ oggetto interdetto.

Questamodalitadi pensare I’ invisibile, evidentemente discorde da quellade Il visibile e’ invisibile merleau-
pontiano, ha quindi a che fare con le dinamiche di una esibizione negativa che si attua entro uno scarto tra
vedere e desiderare di vedere. Naturalmente, tenere assieme Merleau-Ponty e Lyotard non € un’impresa
semplice. Questaibridazione mi pare uno del punti piu interessanti del libro: Filosofia-schermi puo essere
letto anche come una domanda sul postmoderno, sui suoi esiti, su alcune vie che sono state percorse
(Lyotard) e su quelle (Merleau-Ponty) che sono state abbandonate, per dirlain modo grossolano, dal post-
strutturalismo francese. E anche un libro che apre alla questione: come parlare del corpo, in un mondo di
schermi? E, di qui: come s pud dare corpo aun pensiero critico permanendo nel gioco di specchi trarealtae
finzione, tenuto conto che — indipendentemente dal giudizio sul portato teorico e politico del postmoderno —i
nostri corpi letteralmente si formano anche in questo nuovo elemento ambientale? In questo senso, il tema
dello spostamento del desiderio credo possa venir letto in direzione di un’integrazione dello schema
fenomenol ogico con un elemento piu direttamente storico e politico, ma anche teoretico. Storico e politico
perchéil dispositivo desiderante muta, cosi come si modificano i dispositivi dellavisione, cosi come,
correlativamente, latecnologia delle interfacce si modifica poiché riflette le mutate condizioni di
assoggettamento storiche e materiali... Teoretico perché, come dicevo, Carbone si domanda quale possa
essere, seve ne e uno, il posto della pulsione nel quadro di una filosofia della percezione e della corporeita.

La seconda parte del libro, in effetti, esplorale manifestazioni empiriche degli schermi, lungo |’ asse della
mutazione del desiderio, ma facendo costante riferimento alla «storicita della visione» e al «cambiamento del
dispositivo ottico assunto a modello di quest’ ultimain una determinata epoca» (p. 80). Questa parte del libro
e quella piu dinamica, densamente popolata da esempi teorici (ad esempio i nessi trai dispositivi della
finestra, della cornice e dell’ inquadratura) e da case studies che spaziano dallo schermo interattivo Forever
21 in Times Square sino a fenomeno dei news-media, canali tematici dedicati alle previsioni del tempo che
generano forme di screen addiction in milioni di persone. Maqual € il bilancio di questa traversata dello
schermo?



Innanzitutto, |’ idea che larelazione con lo schermo non sia affatto neutrale o accidentale, ma che configuri

un momento preliminare all’ agire politico. E questo in virtu della stretta implicazione tra visione e vita: «il
modo in cui crediamo di vedere condiziona quelli in cui crediamo di pensare nonché di stare a mondo. E
viceversa» (p. 111). In secondo luogo, I’ esplorazione dell’ esistente compiuta da Carbone conferma ancora na
voltal’ambiguita dell’“oggetto” schermo: se da una parte rinviaa simulacro istituito, dall’ altra
rinviaaunainesauribile relazione ala corporeita. Carbone ci consegna, da questo punto di vista, un finale
aperto: «potenziata, delegata, anestetizzata, la sensibilita umana risultainsomma attual mente soggetta a una
mutazione cosi profonda da poterne intuire la decisiva portata, ma non certo gli esiti meno prossimi» (p.

145).

In fondo, noi non sappiamo che cos' & uno schermo: oggetto o funzione, esso ditta continuamente al’ interno
delle maglie del nostro sapere. Non si puo neppure escludere, ricorda Carbone, che un domani gli schermi
possano anche... sparire. Lafunzione-schermo, per esempio, potrebbe essere riassorbitain forme di
augmented reality, cioé unarealta virtuale fortemente integrata nel corpo. Si realizzerebbe cosi il paradosso
per cui alla massima evoluzione dello schermo corrisponderebbe la sua eclissi: il nostro poterne fare a meno.
Ma se anche sparissero gli schermi, sostiene Carbone, resterebbe la struttura dell’ archi-schermo: «la cultura
umana é sempre stata ossessionata dallaricerca di variazioni di un “archi-schermo” a fine di poter vedere le
immagini [...]. Percio, benché ormai siano molti ad annunciare la sparizione prossimadegli “schermi”, io
ritengo che questo non varra per |’ “archi-schermo”» (p. 109). Lafilosofia da fare di cui parla Carbone non
potra non tenere conto di questo riferimento al’ archi-schermo, qualcosa che, come la chora platonica,
permette alle forme di formarsi, pur non avendo una propriaforma. Una sortadi trascendentale storico che
funga da centro vitale per il formarsi di nuove relazioni: esistenziali, sociai o politiche. Anche in questi
passaggi conclusivi eil pensiero di Merleau-Ponty che ritorna: «non ¢’ e visione senza schermoy, affermava
nell visibile el’invisibile, giacché «noi non conosceremmo meglio leidee di cui parliamo se fossimo privi di
corpo e di sensihilita, in questo caso esse ci sarebbero anzi inaccessibili» (p. 106). Ed € in questo senso che,
per Carbone, si puo parlare di una nostra «esperienza primordiale dell’ archi-schermo» (ibid.).

Sul piano filosofico, cio significa che nellafigura dell’ archi-schermo trovano una mediazione produttiva due
dinamiche fondamentali. Da un lato una dinamica conoscitiva che, pur profondamente criticata, non sparisce
masi ri-formaa contatto con gli schermi. Dall’ atro lato una dinamica percettiva, legata all’imprevedibilita
del corpo e a suo poter sempre sottrarsi agli automatismi maggiori dell’ epoca. Cosi, la nostra esperienza
sarebbe strutturata a partire da una forma trascendentale, I’ archi-schermo, che non € mai un trascendentale
“puro”, bensi un trascendental e incarnato o storico. Non dunque una “ schermita’ cripto-platonica, solo
astratta e dungue metafisica, e neppure uno schema plotinian-goethiano (I’ informe preumano — I’ Abgrund del
Faust, come fondamento (Grund) abissale — da cui emergono le forme), bensi un trascendentale gia da
Sempre Corporeo.

Per Carbone, |0 schermo deve essere estetico-spaziale, pena la sua inesistenza storica. Lo schermo fa corpo
con le sue manifestazioni a punto tale che —come il corpo —ammette persino I’ alterazione della propria
forma attuale: un de-trascendentalizzarsi nel mentre si dispiega storicamente e esistenzialmente. E, tuttavia,
lo schermo nel suo dare forma all’ esperienza e allo spazio, ne tocca anche I’ eccesso: «eé lo schermo a
mostrare il carattere eccedente dello spazio cui € correlato» (p. 107). Tutto cio € gianell’ ordine del concreto,
dell’intervento efficace sullarealta, in quanto I’ archi-schermo «risulta, per il suo carattere eccedente, una
superficie cheistituisce relazioni» (ibid.).

In ultimaanalisi, Carbone ci propone non solo un libro sullo schermo, maun libro che prova a pensare
attraverso |’ ambiguita dello schermo: oggetto “terzo”, nella propria capacita di intermediazione, ma anche
oggetto “dialettico” cheripristina, nel suo uso, il desiderio e l’istituzione. Oggetto che permette di pensare,



assieme, il 3eil 2.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

r | arT—— e _—
. '_Fq,t
o« st
L4 i el



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

