DOPPIOZERO

L'eredita di Eliade

Enrico Manera
12 Aprile 2017

L’ operadi Mircea Eliade (1907-1986), versatile poligrafo e icona culturale, e legata alle complesse vicende
storiche e biografiche che lo riguardano, dalla giovinezzain Romania agli incarichi diplomatici aLondrae
Lishona, fino all’ espatrio a Parigi e a Chicago, dove hainsegnato dal 1956 al 1986. Sono diverse |e recenti
proposte editoriali di opere dello storico delle religioni e scrittore: Tutto il teatro 1939-1970 (Bietti 2016), La
psicologia della meditazione indiana (Mediterranee, 2016), Cosmologia e alchimia babilones (Lindau,
2017), e un romanzo, Gli huligani (Calabuig, 2016). Un’ occasione per ragionare sullaricezione della sua
operaculturale, scientifica e letteraria, atrent’ anni dalla scomparsa.

Dadlladifferenza di vedute tra studiosi su temi come la centralita dell’ esperienzareligiosa, I’irriducibilita del
sacro e lafiducianellavalidita del mito, e partitala conversazione con Leonardo Ambasciano, storico,
studioso di religione da una prospettiva biol ogico-cognitiva e autore di Sciamanesimo senza sciamanesimo,
uno studio denso e molto documentato. Sorto originariamente da un progetto universitario di ricerca
interdisciplinare, il libro affronta la geneal ogia della vasta impresa storiografica di Eliade, proponendone
elementi di revisione da un punto di vista epistemol ogico e metodol ogico.

Enrico Manera - Dal dopoguerra Eliade ha suscitato entusiasmi e critiche molto polarizzate, al punto che
occuparsi di lui significa di fatto incontrare il canone della storia della religioni nel Novecento. L’ opera di
Eliade é paradigmatica per gli studi sulle religione e ha un rapporto trasversale con la produzione artistica
e con le scienze naturali, in nome di una concezione organica e unitaria del sapere. Come argomenti nel tuo
libro, in Eliade sono mobilitate diverse idee-forza all’ interno di ambiti come I’ evoluzionismo, le radici del
pensiero e del linguaggio, la passione per le origini e la primitivita. La tua ricerca individua, in modo
originale e storicizzandola, la presenza nell’ opera di Eliade di concezioni antiscientifiche e reazionarie,
pregiudiz orientalisti, concezioni paranormali e ideologie di genere e di razza...

L eonardo Ambasciano - Per limitarci a un profilo sommario, Mircea Eliade € uno studioso, con un passato
ideol ogicamente schierato all’ interno dei movimenti di estrema destra della natia Romania, che si e trovato
nel dopoguerra a veicolare una determinata visione dellareligionistica nell’ accademia euro-americana, a
imporre la disciplina stessa nell’ ambito dell’ organizzazione universitaria contemporanea e a suggerire una
metodol ogia specifica per laricerca storico-religiosa. Una metodol ogia affascinante e intuitiva, intuitiva
perché epistemol ogicamente fondata su assunti extra-scientifici (e percio di facile presa) e cognitivamente
diretta ad assecondare o cavalcarei biasesinnati ei pregiudizi fallaci in merito all’ ontologia
dell’immaginario religioso (antropomorfismo, teleologia, essenzialismo, pensiero agentivo, ecc.). Un metodo
chericalcail modus operandi teologico e finalistico ereditato dalla scuola fenomenologica della disciplina e
che si basava sul collasso dell’ approccio etico su quello emico (ossia, dell’ indistinzione trail punto di vista
dello studioso e i s/oggetti di studio) afavore dellalegittimazione “scientifica’ e accademicadelle credenze
fideistiche ed ideologiche. Senza Eliade la moderna storia delle religioni, anche italiana, non sarebbe stata
quello che &: antiriduzionista e attaccata ad un’ autonomia disciplinare che sancisce di fatto I’ elusione


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/leredita-di-eliade
https://d10.doppiozero.com/enrico-manera
http://(http://www.doppiozero.com/materiali/il-teatro-nel-teatro-di-eliade-unipotesi-ermeneutica
http://nuovacultura.it/en/catalogue/sciamanesimo-sciamanesimo/

costante del controllo epistemologico e critico delle asserzioni che essa stessa produce.

)] ETEERIPETETEE T YWY YWY

Mircea Elmde

1907-1986

*
i
'

4
-
0

L’ambito su cui il dibattito sembra non chiudersi € quello politico-ideologico. I giovane Eliade era vicino al
movimento romeno di estrema destra, la Legione dell’ arcangelo Michele o Guardia di ferro, caratterizzata
da ultra-nazionalismo, ispirazione mistico-religiosa, odio antimoderno, antiborghese e antisemita. Gli anni
Trenta, all’interno di un’ampia politicizzazione del sapere, vedono in tutta Europa la presenza di
nazionalismi che permeano la cultura e mobilitano gli intellettuali, all’ insegna di un post-idealismo
affascinato dall’irrazionale e dalla ricerca spirituale. Secondo autori di provenienza e generazione diversa —
come Vittorio Lanternari, Daniel Dubuisson, Moshe Idel —in Eliade le ragioni della militanza di destra nell’
entre-deux-guerres sarebbero centrali e Sono messe in primo piano, in quanto sono decisive per |’ interesse
nei confronti del “ sacro” che caratterizza I’idea eliadiana di sapere sulla religione.

In effetti, il “sacro” di Eliade € anche figlio di una Romaniainterbellica ortodossista, elitaria, antimoderna,
anti-occidentale e xenofoba. Laricercadel primordiale all’interno delle tradizioni mitico-religiose, sotto
I"egida di un metodo eclettico che ho definito nel libro come *psicoanalisi folklorica”, avrebbe dovuto
rivelare e prestigiose e primordiali radici del popolo romeno. E nell’ ambito di quellagenerale “invenzione
dellatradizione” dei nazionalismi europel, teorizzata da Hobsbawm e Ranger (2002), che si determina una
0ssessione per le origini, unaricercadi rilevanzainternazionale in ipotetiche glorie nazionali perse nel
tempo: maggiore antichita delle tradizioni si traducevain maggior prestigio nazionale, il quale a suavolta
diventava moneta sul tavolo delle rivendicazioni politiche, spesso di naturarazzista e fortemente
discriminatoria.

Lo studio accademico delle credenze folkloriche e religiose — “tecniche” paranormali, conoscenza dell’ aldila
testimoniata da testi mistici e dai materiali orali, ecc. — avrebbe dovuto essere la chiave di voltadi questa



originariastoriadelle religioni. E nel perseguire questo fine, Eliade chiamava a raccolta evoluzione
antidarwiniana, ortogenesi e pensiero teleologico, fino a sfociare piu tardi in una sortadi Intelligent Design
ante litteram.

Eliade € noto in virtu di una grande capacita di scrittura e di una vasta produzione di fiction, con racconti,
romanz e scritti teatrali. Quale rapporto si puo vedere tra la sua opera di storico dellereligioni e quella
letteraria? Anche il romanzo dello studioso appena tradotto, Gli huligani (1935), e stato letto comeil
manifesto di una generazione segnata dall’ inquietudine nichilista, anticapitalistica e antiborghese, assetata
di spiritualita e disciplina che reagisce alle percepite contraddizioni della modernita con il tratto “ iper-
moralizzante” del fascismo mistico e dell’ estrema destra romena. In molti racconti di Eliade il protagonista
€ uno studioso, un intellettuale, un ricercatore spirituale...

Se guardiamo atutta la sua vasta produzione, chiaramente, dobbiamo ricordare che Eliade che insegna
all’Universitadi Chicago sul finire degli anni Settanta non € la stessa persona che insegnava a Bucarest negli
anni Trenta, maci sono ragioni per ritenere che I’ impal caturalogica dietro alla sua storia delle religioni
rimanga costante in tutta la sua produzione. Questo ritengo siail punto di partenza per collocare e
contestualizzare correttamente vita e opere dello studioso. Nel teorizzare I’ unita di fondo dello spirito umano,
il cosiddetto homo religiosus, i romanzi, i racconti el teatro, specialmente negli anni Trenta e Quaranta,
mettono in scena un rapporto organico traideologia e accademia. Pensiamo ad Ifigenia, I’ operateatrale
scrittanel 1939: in essaMihail Sebastian nel 1941 notava «sgradevali [...] intenzioni legionarie», tali da
rispecchiare quella che Vittorio Lanternari ha definito come «il profondo legame esistente tralareligione
dellamorte, del sangue, del sacrificio umano nel nome della emancipazione della stirpe, con I’ ideologia
guardistain Romania» la quale, a sua volta, «gioca come struttura psicoculturale determinante nell’ uomo
Eliade sia sul piano della sua adesione a fascismo mitico [...] siasul piano degli studi storico-religiosi dalui
perseguiti» (Lanternari, 1995).

Per quanto riguarda |’ idea eliadiana di scienza, pensiamo invece a Uomini e pietre: in questa piéce teatrale
datata 1944 emergono le idee dello studioso sulla sopravvivenzareligiosadi fossili viventi nella psiche
collettiva della nazione, cui risalire tramite tecniche o esperienze particolari, ispirata alle concezioni
antidarwiniane del biospeleologo Emil Racovi??, qui trasposte in territorio religioso.


http://www.lastampa.it/2017/01/20/cultura/lingenua-furia-nichilista-degli-huligani-di-eliade-qh9i3fgMbiDZEHhYZGkyFM/pagina.html

Laricezionein Italia di un’ opera intellettual e fortemente connotata, per di pit in ambienti ideologicamente
molto diversi, & particolarmente interessante.

L’ Italia ha sempre intrattenuto un ambivalente rapporto di “amore e odio” con la produzione eliadiana.
Promossa nell’immediato secondo dopoguerra da Pavese e da de Martino all’ interno della*“ collanaviola’ di
Einaudi, traslata in ambito nazionale essa rappresentava da un lato il recupero dei «materiali piu

compromessi con la culturareazionaria del nostro secolo» — come scriveva Calvino ricordando I’ opera
editoriale di Pavese nel 1965 (1991); dall’ altro testimoniava un vivo interesse nei confronti del
sovrannaturale. Il rapporto tra editoriaitaliana e storia delle religioni eliadianasi consuma tra questi due poli,
tenuti insieme dal richiamo a quel «passato preistorico e atemporale dell’ uomo», che Calvino considera come
vero e proprio vulnus dellaricercaintellettuale a causa del suo alone apodittico e confermativo nei confronti
delle ipotetiche radici spirituali del genere umano, incastonate nei miti immemoriali e codificate
prestigiosamente nelle tradizioni religiose.

Pavese e de Martino subirono questo fascino: scrittore e letterato affascinato dai canoni archetipali, da Jung e
Kerényi e dall’illud tempus eliadiano il primo ed etnologo interessato ai cosiddetti fenomeni paranormali il
secondo. In questo caso, si trattava anche di una fuga da una certaidea di modernita e del rifugio (piu 0 meno
rassicurante) nelle reata atemporali del mito.



Il prodotto scientifico di uno studioso non si deve giudicare sulla base della sua appartenenza politica nella
misurain cui tale prodotto si riveli essere scientificamente autonomo ed epistemicamente valido: questo era
I" assunto basilare che adottarono Pavese e de Martino quando decisero di ignorare le obiezioni editoriali
sollevate a seguito della conoscenza del passato politicamente impegnato di Eliade.

Per le successive ricerche bibliografiche, filologiche e biografiche condotte con rinnovato vigore a partire
dagli anni Settanta del secolo scorso, tale assunto si € rivelato fallace: come gia detto, credo non si possa
separare né comprendere la storia delle religioni eliadiana senzai motivi ideologici che la produssero e la
sostennero. Privadi quei sostegni, il programma di ricerca cade e decade epistemol ogicamente, a meno che
non intervengano altre correnti culturali a salvarlo, come hafatto la New Age: la popolarita di un certo tipo di
rapporto, sia accademico sia“pop”, con lasferareligiosa e esplosa proprio negli anni Sessanta e Settanta.

C’ e consenso sul fatto che Eliade affermasse, con una certa continuita nel tempo, la realta dei fenomeni
paranormali e delle esperienze metafisiche connesse alla spiritualita antica. Nel Mito dell'eterno ritorno
(1949) s legge che sono reali «le possibilita di “ creazione magica” nelle societa tradizionali» e diversi
passi affermano la realta di cio che supera |’ esperienza documentabile («gli yogin, i mistici; i fenomeni di
levitazione; I’incombustibilita del corpo, la chiaroveggenza, la profezia»). Fenomeni «che testimoniano
I”autonomia dell’ uomo nei confronti delle leggi della materia», scrive nel Diario portoghese (1941-' 45,
pubblicato postumo), e che configurano una programmatica provocazione contro il mondo moderno elo
storicismo. All’interno di un’ opera comunque immensa, Culianu ha sostenuto che sono presenti in Eliade
mutamenti di prospettiva su alcuni punti; Idel ha sottolineato la coesistenza di «incongruenze» e opinioni
anche contrastanti su altri. Come hai ricordato, al netto di questo suggerisci la costanza di una
“psicoanalisi folklorica” in Eliade, che riguarda uno sguardo immutato sulle concezione univer salistiche,
come quelle relative all’* uomo neolitico” , ed espressione di una religiosita arcaica che rimarrebbe costante
dalle formulazioni giovanili alla maturita professionale.

I libri eliadiani pubblicati in questi ultimi mesi in italiano sono significativi dal punto di vista storiografico:
tre su quattro risalgono agli anni Trenta del Novecento, il quarto (sul teatro) e incentrato ideal mente sul
periodo interbellico e arrivaalambire gli anni Settanta. Come gia detto, credo che questo materiale siada
contestualizzare allaluce di quelle radici intellettuali del periodo romeno che, in modo talvolta non sempre
coerente, miscelavano anti-modernismo, antiscientismo, criptoteologia, ideologie estremiste ed anti-
democratiche.

E questo filtro che spiega il richiamo costante alla realta ontologica del dato religioso, all’ autonomia dello
studio religioso in campo accademico, all’ adozione degli strumenti religiosi per studiare le religioni stesse: in
breve, il genere umano sarebbe, primadi tutto e innanzitutto, “homo religiosus’. E il metodo per accedere
alla sua produzione religiosa, spirituale o mistica sarebbe innanzitutto lo scavo negli archetipi del popoli
grazie ala“psicoanalis folklorica’: questa unita spirituale di fondo oriental’ uso di un comparativismo
interculturale che, per spiegare le somiglianze, i prestiti ei parallelismi trale religioni, rinuncia
paradossalmente a dato storico anteponendo il rispetto filologico per i contenuti documentari alla verifica
epistemicadegli stessi: cio che i documenti religiosi raccontano, per quanto indimostrabile possa essere, € da
accogliere in quanto testimonianza storica di accadimenti.

| fenomeni paranormali erano oggetto di interesse per molti altri religionisti, coevi e non. Il processo
comparativo della disciplina veniva utilizzato per tracciare una continuita tra spiritismo, fenomeni mistici o
testimonianze di eventi apparentemente inspiegabili e racconti mitologici ereligiosi. La spiegazione, nel caso
di Eliade, s limitaad elencarei poteri di origine sovrannaturale che I’ uomo avrebbe posseduto un tempo, che



a seguito di unaqualche “colpa’ teologica sarebbero diventati appannaggio solo dell’ élite (sciamani o
mistici), e che oggi sarebbe difficilissimo possedere. Solo certi individui straordinari (“mostri”, li defini
Eliadein un articolo del 1937) potrebbero fare ancora queste esperienze metapsichiche.






Nella tua ricerca emerge come la centralita della visione orientalistico-indianista porti Eliade a sostenere
teorie, allora diffuse e oggi scientificamente insostenibili, sui “ primitivi” e sull™ uomo arcaico” , con forti
correlati politici, sociali e razzsti.

In effetti, nel pensiero di Eliade — cosi come in quello di molti storici delle religioni, filosofi e scrittori —ha
agito un pansanscritismo che, a partire da un’ipotetica antichita primordiale, haidentificato un primato di
assoluto prestigio nelle tradizioni religiose e culturali del subcontinente indiano. Da qui deriva una scala di
valutazione che, sullabase di preconcetti legati a schemi razziali, veniva utilizzata per imporre giudizi di
valore pit 0 meno espliciti attraverso classificazioni e tassonomie accademiche. Si trattava di un’idea
culturale in vogain moltissimi settori, fin dal Settecento; pensiamo all’ Asia“culladel genere umano” in de
Quincey o allo pseudo-evoluzionismo esoterico di fine Ottocento che tentava di rileggere — o di reinventare —
successioni mistico-razziali a partire datesti religios asiatici e alaluce di uno sviluppo ortogenetico. Tale
pensiero indocentrico conduceva non di rado a uno svilimento di altre culture, specialmente in campo
religionistico.

Nell’ operadi Eliade, tesainizialmente arintracciare tali legami prestigiosi nel Balcani, I’ dtrafacciadella
medaglia era |’ assenza pressoché totale dell’ Africa, indice di un sorprendente disinteresse se paragonato alle
intenzioni enciclopediche e totalizzanti professate dallo stesso studioso; o I'ideachei nativi australiani o
fuegini fossero residui preistorici, veri e propri fossili viventi finiti relegati a margini del globo, il cui
presente sarebbe il nostro passato. A una simile costellazione di idee antropologiche in seguito falsificate, a
guesto esotismo orientalistico, a questa avversione nei confronti dell’ Africa—luogo d’ origine di H. sapiens
giateorizzato da Darwin stesso — ritengo non sia estraneo quel pensiero umanistico refrattario

all’ evoluzionismo darwiniano che il paleontologo William King Gregory aveva un tempo definito come
“pitecofobia’, ossia «la paurairrazionae di scimmie e antropomorfe come nostri potenziali progenitori [...],
procurata dalla maggiore conoscenza della nostra evoluzione» (Beard, 2004).

Dal punto di vista della storia culturale comparata delle idee si pud osservarein Eliade il tentativo di
costruire una morfologia della cultura che attraverso la storia delle religioni sia anche sapere metafisico,
capace di farsi esperienza “ mistica” , cosmica, diacronica e metastorica. Nell’ introduzione di Cosmologia e
alchimia babilonesi, laddove si parla di «rivelazione» di un altro cosmo altrimenti inaccessibile, ad esempio,
S evince tale intento programmatico. In altri termini, si passerebbe da una descrizione del vissuto di un
credente, tratto dallo studio di documenti e resti archeologici di un determinato contesto linguistico e
geografico, alla possibilita di vivere esperienze metafisiche... Francesco Remotti ha evidenziato comein
Eliade (La nascita mistica, Morcelliana 1974, pubblicato originariamente nel 1958) i riti di inizazione
risultino ascrivibili a una «rivelazione» che appartiene al tempo del mito.

Daun punto di vista epistemologico, le posizioni di Eliade, attraverso scelte aprioristiche di partenza,
determinano giala selezione dei materidi di studio ei risultati dellaricerca. E, in pratica, quello che viene
chiamato bias di conferma. Eliade partiva dall’ assunto non dimostrabile della primordialita di acune forme
odierne di sciamanesimo, stabilita sulla base di un indocentrismo religioso, per tracciare filiazioni, rapporti
storici 0 sopravvivenze perenni di modelli archetipici incardinati nel transconscio dell’ homo religiosus. E il
“transconscio” avrebbe dovuto essere siail vettore verticale capace di mettere in contatto il subconscio
umano con un adiladivino, siail non-luogo interiore dove s depositavano e si realizzavano immagini, sogni,
memorie primordiali legate alareligiositainnata. Questo non-luogo avrebbe spiegato le somiglianze
storiche, per fare un esempio, trai gradi di iniziazione ei luoghi di culto sotterranel del mitraismo romano
coni livelli celesti di certo sciamanesimo asiatico o con |’ uso delle caverne in varie religioni globali. Qui s
assume un punto di vista emicamente coerente con le tradizioni studiate e lo st amplifica, fino a comprendere



tutto cio che si vuole sostenere. Datutto cio consegue un atro dei principali problemi della metodologia di
molte opere storico-religiose del primo Novecento: il ricorso ad omologie rintracciate in modo indiscriminato
nello spazio-tempo dellareligiosita sulla base di somiglianze piu o0 meno superficiali. In Cosmologia e
alchimia babilonesi, del 1937, ad esempio, troviamo commenti basati su una letteratura che oggi appare
comprensibilmente parziale e datata (inclusa un’ ispirazione di matrice esoterica) e larinunciaa spiegare
criticamente i meccanismi culturali soggiacenti, lasciando aperte e porte ainterpretazioni discordanti:
coesistono cosi un dedalo di prestiti culturali, di materiale religioso comune, di dipendenze storiche tra zone
lontane nello spazio e nel tempo, di parallelismi metafisici dovuti agli archetipi espressi nel/dal transconscio,
di suggestioni simboliche non adeguatamente storicizzate.

Al di fuori del dibattito interno al campo disciplinare, I’impressione € che Eliade sia diventato un punto di
riferimento culturale per differenti posizioni ideologiche “ antimoderne” : destre conservatrici, tradizionali o
moderne, ambienti magico-esoterici ma anche una sinistra prima hippy e poi post-moderna, come ha
suggerito Carlo Ginzburg in un saggio recente. Samo, di nuovo, nel solco del paradosso in merito alla
ricezione di Eliadein Italia.

Direi di si, anche seil problematravalicail confine del singolo studioso per abbracciarei contorni dell’ intera
disciplina. In sostanza, si tratta di un percorso tortuoso, legato alla storia stessa della materia: daun lato
virtuale dialogo interconfessionale e interculturale — oppure materia liberatoria e postcoloniae, dall’ altra
grimaldello per scardinare I interculturalita e le metodologie di ricerca con schemi e modelli di valutazione
etnocentrici prima e antiscientifici poi. Lafortuna editoriale e |’ accoglienza delle maggiori opere
accademiche dello studioso romeno (scritte in francese durante il soggiorno parigino) sarebbero da collocarsi
al’interno di un fraintendimento, un prodotto tipico del secondo Novecento per cui, secondo Maurizio
Ferraris, un «clima anti-illuministico» avrebbe condotto alla cooptazione di «pensatori di destra» diventati
«ideologi dellasinistra» (2012). E in questo senso che va compresa la provocazione di Ginzburg in merito a
Il mito dell’ eterno ritorno, I’ opera nella quale I’ azzeramento del tempo storico e lafugadalla storia
attraverso i riti ei miti rivelerebbero |’ ontologia sacradel cosmo. Secondo Ginzurg (2010), I mito

dell’ eterno ritorno (pubblicato in Italia da Borlanel 1968) potrebbe benissimo essere adottato oggi come
manifesto di un’ anti-globalizzazione postcoloniale ed ecologica, continuando cosi I’ ambigua eredita di

un’ opera che recatuttorai segni dei conflitti ideologici legati a Secondo conflitto mondiale, della sconfitta
dell’ Asse e di una Romania ortodossista e ultranazionalista.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

CIVILTA

HEMIENTE




