DOPPIOZERO

Didone fondatrice di Cartagine

Francesca Rigotti
9 Aprile 2017

Inizieremo entrando in unacitta, anzi in cio che ne resta dopo la totale distruzione, una sortadi genocidio a
direil vero, compiuto dai Romani vincitori di Scipione I'Emiliano nel 146 a. C. In unacitta antica, orain
rovina, che coglieremo al momento della nascita: Cartagine. Cartagine si trovavae s trova, per quel che ne
resta, sulla costa settentrionale dell'attuale Tunisia e fu protagonista delle Guerre Puniche combattute a
cavalotrail Il eil 1l secolo a.C. contro Roma per il predominio sul Mar Mediterraneo, che si risolsero con
latotale supremazia di Roma. Puniche in quanto i romani, che ben conoscevano il mito dellafondazione di
guesta citta, chiamavano punici i cartaginesi. Il termine punico € una corruzione di fenicio, come Cartagine &
una corruzione del fenicio Karth Hadash (citta nuova).

Matorniamo a guardare la nostra cittain costruzione, dovei Tiri (ancora un sinonimo per Cartaginesi,
giacché provenivano da Tiro in Fenicia) lavorano alacremente, simili a api che turbinano in primaveranella
campagna fiorita, secondo quanto recitano i versi del libro | dell'Eneide di Virgilio:

alcuni elevano mura, costruiscono larocca

e rotolano macigni con le mani, altri scelgono
il luogo dove alzare la propria casa e intorno
vi disegnano un solco, atri eleggono i giudici,

le cariche pubbliche el sacro senato; (I, 488-92)

A sovraintendereil lavorio, saggia, pacata e magnanima, Didone

..laregina, sedevain giudizio, rendeva
giustizia e assegnava equamente i lavori

dacompiers, (I, 585-6)

Ecco inquadrata dunque la protagonista di questo mito, Didone, sovrana energica e decisa, temerariae
intraprendente; € una fondatrice che fa parte di un mito fondatore che vede come protagoni sta una donna.
Non e |'unica donnafondatrice; divide infatti questo primato con Semiramide, che nei racconti di Diodoro
Siculo e Erodoto fonda Babilonia ed edifica palazzi e giardini pensili, maviene poi bollata dalla cultura


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/didone-fondatrice-di-cartagine
https://d10.doppiozero.com/francesca-rigotti

cristiana come lasciva e incestuosa.

Come ogni mito fondativo che s rispetti, anche quello di Didone contempla caratteristiche ricorrenti, che
prevedono la perdita della persona amata, le vicissitudini di un viaggio lungo e difficile alaricercadi un
nuovo regno eil divenire capostipite di un popolo o di una nazione, come spiegano PaolaBono e M. Vittoria
Tessitore nellaloro splendida monografia: 11 mito di Didone: avventure di una regina tra secoli e culture
(Bruno Mondadori, Milano 1998). Ma riassumiamo dapprimail mito, anzi le sue due versioni principali; la
versione fenicia propria del mondo orientale e nordafricano, e la versione romana legata in particolare
all'Eneide.

Nellaprimail nome dellaregina é Didone, conosciuta anche come Elissa e Theiosso. Lasua storias fa
conoscere con Timeo di Tauromenio, storico greco del 111 secolo a. C. Eralafigliadel redi Tiro in Fenicia.
Allamorte di questi gli succedeil figlio Pigmalione, che per avidita uccide il marito della sorella, ricco
sacerdote del dio Melkart. Presadaorrore per I'azione del fratello e temendo anche per la propriavita, la
principessa fenicia carica su unanave i tesori del marito e fugge con un gruppo di seguaci. Dopo un viaggio
avventuroso, le navi fenicie approdano sulla costa settentrionale dell'Africa, dove Elissarinominata Didone si
procura con l'astuziail suolo su cui costruire lanuova citta. Riesce infatti afarsi dare tanta terra quanta ne
puo circondare la pelle di un bue, che taglia a strisce sottili in modo da formare un esteso perimetro. In

gual che modo rispuntano qui i fili del mondo femminile: filo di Arianna, filo di Didone.

In breve lanuovacitta allacciai fili di rapporti coi paes vicini e prospera; laregina é desideratain moglie dai
principi locali, marifiuta ogni richiesta di matrimonio perché vuole restare fedele alla memoria del marito.
larbadi Mauritaniale pone alora un ultimatum: sposarlo o trascinare in guerralacitta, col rischio di
provocarne la distruzione. Ritenendo compiutalamissione di condurrein salvo i suoi seguaci e salvare
Cartagine, laregina sceglie di morire e s gettatrale fiamme del rogo acceso col pretesto di compiere prima
delle nozze un sacrificio funebre in onore del marito, per essere scioltadal giuramento di fedeltaverso di lui,
in modo tale da poter sposare in nuove nozze larba. Mala cerimonia & un inganno, eil vero fine éil suicidio
dellavedova: un sati africano.

In questa prima versione, ancora radicata nella tradizione culturale locale, la protagonista partecipa della
sacralita che accompagna la funzione regale e fondatrice. Fondatrice: parola e concetto inconsueti, giacchéi
padri fondatori, lo dice la parola, sono sempre e soltanto padri, uomini. Che siano i «padri pellegrini»
all'origine degli Stati Uniti dAmericaoi «padri costituenti» della Costituzione italiana, trai quali sedevano
ben 21 donne, ma guesto non conta. Diciamo fondatrice di citta e sembra un atto di poco conto, mala
fondazione della citta era un‘operazione importante, sacra, nell'antichitd, un atto religioso. In piu lacitta
antica nel mito di fondazione non si formava allalunga, per lento accrescimento del numero di uomini e di
costruzioni: lacitta venivafondata d'un sol colpo, tuttainterain un giorno. Il fondatore eral'uomo che posava
il focolare dove doveva ardere eternamente il fuoco sacro; che con le sue preghiere e i suoi riti chiamavagli
dei eli fissava eternamente nella citta nuova (Karth Hadash).

Didone dunque &, soprattutto per latradizione dell'oriente semitico, primadi tutto una regina e unafondatrice
di citta. Lo rivelail suo nome, formafemminile di DWD, capo guerriero, come femminile di David. Il
carattere divino dellaregina € dato inoltre dalle interpretazioni legate al nome fenicio Elissa, €l-issa, cioé
«dio-donna», che nella grafia grecizzata di Timeo diventa theiosso, datheds, dio, che traduce il felicio €l.

Passiamo ora alla versione romana del mito, che conosciamo dal poeta latino Nevio del secolo 111 a.C.,
elaborata e resa nota dall'Eneide di Virgilio. Eneafugge da Troiain fiamme portando con sé il padre Anchise
eil figlioletto Ascanio; a causa di unatempesta provocata da Giunone le navi dei troiani arrivano sulle coste



africane dove Didone regna sulla citta che ha fondato dopo aver lasciato Tiro in seguito all'assassinio del
marito Sicheo (cosi chiamato da Virgilio). Laregina offre ospitalitaai troiani; durante il banchetto approntato
in loro onore, chiede a Enea di raccontarle le sue vicende. Le siede in grembo il piccolo Ascanio, cui Venere
ha sostituito Cupido, spingendo il piccolo dio dell'amore afarlainnamorare di Enea. Didone vorrebbe
rimanere fedele alla memoria del marito ma, incoraggiata anche dalla sorella Anna, si arrende all'amore e
trascurail governo dellacitta per amore dell'eroe. Giunone, che vorrebbe che Enea si fermasse a Cartagine,
cerca un accordo con Venere e durante una battuta di caccia scatena un temporale che spinge lareginaed
Eneaarifugiars nella stessa grotta dove si compie |I'unione. Ma Giove, spinto anche dal geloso larba che
Didone avevarifiutato, invia Mercurio aricordare aEneail suo dovere, e questi decide di partire ignorando
le suppliche di Didone. Lareginafinge di alestire un sacrificio purificatore e mentre le navi prendono il
mare si uccide con la spada. Sotto il suo cadavere arde il rogo della catasta di legna.

Si offuscain questa versione I'immagine di Didone regina e fondatrice, donna forte capace di affrontare con
coraggio dure prove, di Elissa, donna divina e patrona della prosperita del suo regno, e si accentua quella
della donnainnamorata dimentica del suo dovere, folle e sfrenata e desiderosa di vendetta. E la versione
amorosa della storia, in cui Enea e la sua dinastia patrilineare devono fondare Roma, e Didone rappresenta
I'elemento femminile perturbante che intralcialavia del destino e blocca l'ordinato procedere dell'eroe verso
il suo fine: tanta molis erat, romanam condere gentem (I, 33).

Latradizione occidental e privilegera Didone innamorata e disperata (Purcell, 1689, Marlowe 1695), mentre
guella nordafricana sia antica (Minucio Felice, Marziano Capella e Draconzio) sia elaborata da autori
contemporanei, dei quali dard ora un breve cenno, sottolinea prevalentemente la figuradi Didone reginae
fondatrice, analoga a quella di Enea fondatore di Roma

Che dire della sopravvivenza dellafigura di Elissa-Didone nella Tunisia contemporanea? Ricostruirne i tratti
e un'impresa delicata perché la vicenda coinvolge eroi antichi eriflette |'antagonismo Cartagine/Roma,
oriente e occidente, in un paese divenuto in seguito arabo-musulmano.

Innanzitutto dalla storia scompare Enea, che € invenzione dell'occidente e non ha alcunarealta africana. Poi,
il nome di Elissavince su quello di Didone e la consacrain quanto regina di Cartagine e non come
personaggio immaginato e trasfigurato da Virgilio. In un articolo dedicato a questo tema, la studiosa tunisina
AlyaBaccar elencale opere dedicate ala storiadi Elissa. Nel campo pedagogico-didattico, gli aunni della
sesta classe imparano nei libri di storiale circostanze della creazione di Cartagine di cui Elissa e lafondatrice
e leggono in arabo racconti dettagliati della sua partenza da Tiro, |'istallazione in terra africana ecc. In campo
letterario, s possono rilevare opere drammatiche, in particolare cinque tragedie, tre in arabo e due in francese
sullareginadi Cartagine. In campo poetico, due testi a opera di donne, del 1980 e del 1986, il primo in
francese, il secondo in lingua araba. Nell'ambito del romanzo, ancora due sole creazioni |etterarie entrambe
in lingua francese, la primadel 1907 la seconda del 1987. Nel campo dell'arte figurativa e musicale, poche
opere (due quadri e una composizione musicale). In ambito cinematografico, due opere entrambe in lingua
araba, unatelevisivadel 1972, Elissa di Noureddine Chouchane, eil film Yusra, di Rachid Ferchiou, del
1970.

Per quel poco chelaTunisias riappropriadi Elissa-Didone essa non ne fa comungue, come nel mito
occidentale, un essere debole e devoto alla passione che la annienta, mentre Enea alla passioneresiste e
riparte. Oltre acio, ellanon € ma presentata come la straniera o la colonizzatrice venuta a usurpare un pezzo
di terrad'Africa. Al contrario, Elissa-Didone viene naturalizzata e tunisificata: la Tunisiasi inorgoglisce della
sua reginafondatrice e rivela un nazionalismo latente che s riflette nelle diverse incarnazioni tunisine di



guesto personaggio e nel tentativo della Tunisiadi cercare unatestimonianza della propria storiain un
passato precedente alla culturaislamica.

L'articolo di AlyaBaccar e del 1990, madaallorale cose sono cambiate a causa della recrudescenza del
fondamentalismo islamico che propugna un ritorno ai «fondamenti» dell'lslam delle origini, ritenuti autentici
einfalibili, e tende a cancellare ogni tracciadi culture e societa precedenti alla predicazione del profeta. Lo
stacco dalla cultura pre arabo-islamica s @ marcatamente accentuato. E evidente agli occhi di tutti che quello
che negli anni "70 del Novecento era un paese pit 0 meno laico ed europeo, almeno nelle citta, € entrato,
dopo il 1979 e |'affermazione delle Repubbliche islamiche sul modello iraniano, in una condizione di
rinnovata fusione tra politica e religione: sul piano culturale latendenza é€ dunque quella di eliminare ogni
riferimento agli influssi dell'Occidente e di esaltare la produzione autoctonadi lingua araba ereligione e
culturaislamica: nemmeno Didone/Elissa/Theossio venivarisparmiata dal processo.

Malasciamo la Tunisiaattuale e i suoi molti problemi di transizione alla democrazia, augurandole di
superarli gloriosamente, e torniamo alle avventure della nostra regina tra secoli e culture, tra valenze antiche
e nuove e tra possibilitainterpretative palesi e latenti. Tra queste spiccano le due principali che abbiamo
sottolineato, ovvero lalettura politica, che fadi Didone una statista intraprendente e attiva, con tratti di
gestione del potere quasi democratici, e quella amorosa che la proietta sulla posizione di donna innamorata
incapace di controllare le passioni, e che anzi sacrifica alla passione d'amore la sua persona pubblica e la sua
stessaimmagine di sé, reclamando per il femminileil «primato del cuore» (Mauro Lentano e Maurizio
Bettini, Il mito di Enea, Einaudi, 2013, p. 116).

Trai punti interpretativi meno noti ci interessa citare quello offerto dagli scrittori protocristiani ein
particolare da Tertulliano. Primo autore cristiano di lingualatina, vissuto a cavallo del secondo secolo d.C.,
trail 155 circaeil 230 circa, convertitos verso i quarant'anni a cristianesimo, Tertulliano ne divenne un
apologeta fanatico e intransigente, particolarmente dedito adifendere il valore della castita delle donne. |
titoli di acune sue opere suonano significativamente: De cultu feminarum; De exhortatione castitatis; De
virginibus velandis, De Monogamia; De pudicitia. Tertulliano era ossessionato dalla castita vedovile, tanto
dadedicare tre trattati all'argomento. In piu era nato a Cartagine e conosceva laleggendadi Didone nella
versione fenicia, e il comportamento della regina che si getta sul rogo pur di non convolare a nuove nozze lo
esdta



Giuseppe Bottani, La morte di Didone (da Guercino), 1763-1769.

Cosi laavvicina alamatrona latina Lucrezia, «l'onesta moglie di Collatino», che nel racconto di Tito Livio si
era uccisa conficcandosi nel petto il pugnale per non sopravvivere alaviolenzainflittale contro la sua
volontadal figlio del re Tarquinio. 1l caso di Lucrezia é unaforma molto sofisticata di femmisuicidio,
diremmo con le parole di oggi. Ma mentre oggi tendiamo a compiangerla come vittima di una mentalita
lesiva della dignita delle donne, Tertulliano esaltava L ucrezia, come pure Didone, perché avevano intuito e
praticato il valore irrinunciabile dellamonogamia, a di ladellaquale c'é, per il nostro, solo adulterio: «Una
donna— afferma Tertulliano — € cosi fermamente legata al marito defunto che deve rifiutare ogni seconda
unione» (De monogamia, X, | (1). Lodevole & Didone perché preferi bruciare invece di sposarsi — afferma
Tertulliano in De exhortatione castitatis — dimostrando di conoscere la versione fenicia dellaleggenda e
insieme di sostenere un'etica sessuale piu rigida di quelladi Paolo. L'apostolo di Tarso, in quel testo alquanto
imbarazzante per quanto riguarda le donne che e laprima letteraai Corinti, avevainfatti esortato i cristiani
che non ce lafacevano arimanere casti a sposarsi piuttosto che bruciare: «Ai non sposati e alle vedove (si
noti il trattamento speciale riservato alle vedove: dei vedovi non si fa parola) dico: e cosa buona per loro



rimanere come sono i0; ma Se non sanno vivere in continenza, si Sposino: € meglio sposarsi che ardere» (1, 7,
7 —9; cfr. Lentano-Bettini, cit., p. 104).

Dante invece, che s rifaallaversione virgiliana del mito, in cui Didone, invece di rimanere fedele alla
memoria del marito morto, si invaghisce di Enea e anzi consuma l'unione nella famosa grotta durante il
temporal e galeotto, la rende meritevole dell'Inferno. E li latroviamo, trale ombre dei peccatori carnali
castigati dall'«aura nera», nel canto V che si svolge nel secondo girone. Tra Semiramide e Cleopatra,
entrambe lussuriose, li sta Didone che amando Enea «ruppe fede al cener di Sicheo», a quale invece avrebbe
dovuto rimanere fedele. |1 fatto che Enea non avesse tenuto fede a cener di Creusa, sua consorte e madre di
Ascanio, masi fosseinvaghito di Didone e avesse poi, dopo averla abbandonata, sposato Lavinia, sembra
essere indifferente a Tertulliano come pure a Dante; anzi, per quest'ultimo il fedifrago Enea diventa «il giusto
figliuol d'/Anchise» nel canto |, 72-73 e viene posto dall'altissimo poetatra gli spiriti magni che popolano il
Limbo. In perfetta armonia— paradossalmente — con Tertulliano, che pur sostenendo di parlare nel suoi
trattati in merito allafedeltadel vincolo matrimoniale utrique sexui, di entrambi | sessi (de monogamia X, 7
(10), aggiunge con candidaipocrisia che la discussione vertera sull'unico sesso femminile.

Vorrei ora passare a esaminare |'ultimo punto che consiste nell'illustrare unaintuizione mia—fino qui siamo
rimasti nell'ambito di considerazioni note alla bibliografia, anche se declinate in maniera personale — che
prese corpo tanto tempo fa, piu di vent'anni. Desidero esporre la genealogia del processo che ho seguito e che
prevede |'esposizione di alcuni dati autobiografici.

Mi trovavo nel settembre del 1993 con lamiafamiglianell'ltalia meridionale, per tenere un corso estivo
dell'lstituto italiano per gli Studi filosofici che si svolgeva a Sorrento, nel cortile del Convento di San
Francesco, sul cui muro fioriva una spettacolare clematide. Eravamo alloggiati nella spartana pensione La
Pineta a Sant'/Agata sui due Golfi, da cui io raggiungevo la sede dei corsi accompagnatain auto mentreiil
babbo ei quattro figlioletti tragli undici ei sei anni andavano a mare o avisitare Napoli. Questo per la
duratadei quattro giorni del corso, mentre per acuni giorni successivi feci anch'io laturista. Andammo tra
I'altro a Paestum per visitare i templi della Magna Grecia. E |i, nel Museo attiguo, vidi una metopa del
frontone di uno dei templi che mi colpi molto, tant'é che scattai unafoto e comprai la cartolina
Rappresentavail suicidio dell'eroe greco Aiace che si getta sulla spada.

Riconobbi I'immagine I'anno dopo, nel settembre del 1994, quando lessi uno dei bellissimi libri di Jean
Starobinski, Tre furori, tradotto da Garzanti gianel 1978 dall'edizione Gallimard del 1974. 1l primo saggio
eraintitolato La spada di Aiace ed eraunafine analis dellatragedia Aiace di Sofocle. In essail guerriero,
figlio di Telamone e capo dei Salamini, esce sconfitto dall'assegnazione per votazione trai greci delle armi di
Achille, che avrebbero dovuto essere assegnate a lui, il guerriero piu valoroso dopo Achille, e che vanno
invece all'astuto Odisseo, probabilmente per intervento di Atena. Furioso per I'ingiustizia e I'umiliazione,
Aiace viene reso pazzo da Atena e credendo di ucciderei guerrieri greci sterminainvece dei capi di bestiame.
Risvegliatos dall'accesso di follia, vede la carneficina dalui compiuta e si sente morire dallavergogna, e di
vergogna muore, gettandosi sulla spada; la sua morte, commentava Starobinski, era una «riparazione trionfale
voluta dal narcisismo ferito in mancanza dell'assassinio degli oltraggiatori... Il suicidio con la spada cancella
I'insulto» (Starobinski, p. 20). La morte volontaria, attiva e maschia, procurata col ferro rivolto contro di sé
«cancella una discordanza insopportabile, riporta l'armonia nell'universo dell'onore » (ivi, p. 48).

Allora quell'immagine cosi sobria, cosi pura dellametopa di Paestum rappresentava la modalita del suicidio
per vergogna e per onore di Aiace, compiuto gettandosi sulla spada? Non poteva essere |a stessa motivazione



che spinse Didone a suicidio? Lamorte datadal gettarsi sulla spada e lasceltadi chi vuole riscattare il suo
onore dalla vergogna? Tutto questo mi fu chiaro ripensando a Didone e a suo gettarsi sulla spada: certo, un
suicidio per vergogna, per recuperare |'onore perso per aver dimenticato i compiti di regina e aver lasciato
solo il suo popolo! Cio costituisce unaderoga a suicidio femminile, raffigurato in genere come originato da
disperazione inconsapevol e nonché da sconfitta interiore, che avviene prevalentemente nell'acqua. Lo
notavano Starobinski e primadi lui Gaston Bachelard. Il suicidio maschile viene invece paradigmaticamente
compiuto in piena coscienza, a termine di unariflessione razionale, e avviene col ferro, della spadaalora,
dell'arma da fuoco oggi.

L'affinitatra Didone e Aiace, che al'inizio fu soltanto un‘intuizione felice, mi venne confermata da analisi
circostanziate dei testi classici; a partire da aspetti puramente formali, per esempio dal confronto trale scene
dell'incontro di Didone e Enea nel mondo degli inferi nel sesto libro dell'Eneide (V1. 450-476) e di Aiace e
Odisseo nellanekyia del libro undicesimo dell'Odissea (X1, 541-547). In entrambi i casi S incontrano Didone
e Aiace con coloro che furono la causa dellaloro morte, Enea e Odisseo; in entrambi i casi le due figure
dolorose giacciono in grande silenzio (siopé mega, diceil testo greco). Ma mentre Aiace si allontanain
silenzio, Didone tiene alungo gli occhi fissi a suolo, immobile come unarupe, e soltanto dopo in silenzio se
ne va. Didone, per laquale Virgilio scrisse I'unicatragedia romana che meriti il nome di tragedia, come
sostiene Eckart Lefévre. Quando alafine delle due tragedie Aiace si getta sulla spada di Ettore e Didone
sulla spada di Enea (incubuit ferro, si butto sulla spada, scrive sinteticamente ma esplicitamente Ovidio di
Didone nelle Metamorfosi, X1V, 81), le loro bocche non tacciono ma entrambi invocano vendetta,
pronunciando maledizioni che suonano come mezze profezie.

Ora, I'elemento principale che indirizza a mio avviso all'interpretazione politica del drammadi Didone e
proprio la spada, il ferro. Didone si suicida con la spada di Enea che I'eroe aveva appeso a talamo e la
dimenticata, secondo il verso 495, o offerto in regalo alaregina (munus, 647): o forse li lasciata come dono
per lei, per unificare il senso.

Nel suicidio col ferro e col fuoco di Didone vedo un motivo in piu per sottrarla ala dimensione femminea del
primato del cuore eriassegnarlaa primato della politicanella sua qualita di eroina fondatrice e guida della
sua gente, di regina capace di affrontare dure prove: el-issa, donna divina, Didone/Davide, capo guerriero.
Ma come e possibile la presenza di una donna nel mondo degli eroi fondatori, inesorabilmente maschi:
Cadmo, Eracle, Enea, Romolo, Mosg, Cristo, Guglielmo Tell o Nelson Mandela?! Forse a causa della sua
alterita culturale, data dal fatto di essere fenicia e divenuta africana, quindi partecipe di spazi simbolici
diversi? Non racconta Erodoto, a proposito dell'Egitto, che cola «le donne frequentano il mercato e
commerciano, gli uomini stanno a casa e tessono; ... gli uomini portano i pesi sullatesta, le donne sulle
spalle. Le donne orinano dritte, gli uomini accovacciati»? Un mondo in cui anche eroi come Aiace si lasciano
vincere dai sentimenti? E forse questa alterita che permette a Didone di avere una missione e un ruolo
pubblici, differenziandosi in questo da eroine come Alcesti, Medea o Arianna? Condottiera e fondatrice,
Didone, donna pubblica, non donna chiusa nel cerchio delle relazioni e dei compiti famigliari, nel quale
Virgilio cercadi risospingerla: tral'altro, non potendo attribuire alla regina cure materne, dal momento che di
figli propri non si faparola, il poetale assegna uno dei compiti piu tradizionalmente femminili delle culture
grecae latina: il filare, il tessere, il ricamare. Lo abbiamo visto nel filo di pelle, 1o ritroviamo nel fatto che
Didone avevaricamato per Enea, con le sue stesse mani di regina, «suis manibus», due preziose vesti, una
d'oro e una scarlatta: con esse Enearicoprirail corpo e le chiome del cadavere del giovinetto Pallante
destinato al rogo (X1, 74). Come ad affermare il fatto che ogni donna, anche seregina di Cartagine, fiera,
imperiosa, conduttrice, € primadi tutto donna, una donna, la Donna, inchiodata al suo sapere innato e senza
storiaeai suoi compiti eterni domestici di lavori femminili, di cura e assistenza.



Didone invece non € per essenza madre dedita ala curanel privato, ma e donna autonoma e potente e
determinata persino nel suicidio, col quale si punira per aver dimenticato i suoi sudditi, che aveva guidato
dapprima alla salvezza e poi alla prosperita, mentre ancora Eneaei troiani s avvitavano nei continui tentativi
ed errori di false fondazioni, primadi giungere afondare Roma.

Questa € una versione ridotta della relazione tenuta al Palazzo Ducale di Genovaiil 22 febbraio 2017 nell'ambito di «Miti
senza tempo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




