DOPPIOZERO

|nquietareil proprio tempo

Nicola Turrini
24 Marzo 2017

Da poche settimane € uscito — per la collana Opus dell’ editore Seuil — un’ edizione integrale che raccoglie le
traduzioni francesi dei volumi di Homo sacer, il grande progetto filosofico di Giorgio Agamben. Il corposo
volume consolida un dibattito e un’ attenzione editoriale che in terra straniera é vivo damolti anni; in Italia,
invece, il confronto critico con il pensiero di Agamben —in corso in realta da molti anni — sta solo ora
cominciando ad assumere laforma di una rigorosa operazione analitica che prende corpo in volumi
monografici e collettanei dedicati. Forse con qualche anno di ritardo, se prendiamo seriamente la bella
definizione che gli ha dedicato Georges Didi-Huberman: «Giorgio Agamben, uno dei filosofi pit importanti,
pit inquietanti del nostro tempo. Che cosa chiedere di meglio a un pensatore che inquietareil proprio tempo,
proprio per il fatto che egli stesso ha un rapporto inquieto con la propriastoria e con il proprio presente?>
(Georges Didi-Huberman, Come le lucciole. Una politica delle soprawivenze, trad. it. Bollati Boringhieri,
Torino 2010, p. 42).

Di questo panorama sono consapevoli Antonio Lucci e Luca Viglialoro, curatori del volume intitolato
Giorgio Agamben. La vita delle forme da poco uscito per |1 Melangolo. Un’ operazione editoriale che segue di
gualche anno il testo di Carlo Salzani Introduzione a Giorgio Agamben (pubblicato sempre da |l Melangolo)
eacui s affianchera una monografia di Riccardo Panattoni di prossima pubblicazione per Feltrinelli. Non e
casuale che l’introduzione allaraccolta di saggi, scrittaa quattro mani dai curatori, si intitoli “Nemo propheta
in patria. Giorgio Agamben, o dell’ (in-)attualita di un contemporaneo”; essa mette giustamente in evidenza
la controversa costellazione critica che negli anni si € sedimentata attorno alafiguradel filosofo romano, e
insieme il problema, sempre (in-)attuale in filosofia, del legame del pensiero con il tempo presente.

Abbiamo dovuto aspettare la fine del progetto Homo sacer —iniziato nel 1995 con Homo sacer. Il potere
sovrano e la nuda vita e conclusosi nel 2014 con la pubblicazione de L’ uso dei corpi — perché si provasse a
tracciare «una morfologia del pensiero di Agamben, indagandone alcune diramazioni, senza pretendere di
riuscire aridarne laforma complessiva o, tanto meno, di sovrapporvisi» (Giorgio Agamben. La vita delle
forme, p. 9) eafarefinalmentei conti con un’ opera difficile, che costringe «a tracciare un movimento non
concluso del suo oggetto di indagine esibendone cosi, per I’ appunto, la vitax» (ibidem).

Il volume contiene quindici contributi (Stimilli, Salzani, Gentili, Borso, Macho, Guerra, Guidi, Skowronek,
Campbell, Luisetti, Revel, Saidel e Mazzini, oltre ai due curatori) suddivisi in tre sezioni. La prima, intitolata
Dopo Homo Sacer. Archeologia di un progetto filosofico, analizza alcuni momenti paradigmatici presenti
nelle prime opere agambeniane, e che s ritroveranno in seguito nel progetto Homo Sacer. La seconda, 11
corpo glorioso ei suoi usi, intreccia questioni traloro differenti — sia episternol ogiche che teol ogico-politiche
—ed élasezionein cui emerge piu chiaramente la «strutturareticolare [ ...], I'intreccio multilineare di forme»
(ibidem) che caratterizzano gli scritti dell’ autore. Laterza, Agamben (nel) contemporaneo, tenta invece di
confrontarsi con I’inattualita del filosofo italiano, ed € la parte in cui si trovano i duetesti piu direttamene
critici verso il suo pensiero.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/inquietare-il-proprio-tempo
https://d10.doppiozero.com/nicola-turrini

I volume non pretende di esaurire il caso Agamben, ei due curatori, cosi come gli stessi autori del saggi, ne
sono consapevoli. Ognuno identifica una“diramazione” di pensiero e tentadi confrontarvisi con I’ andamento
ondulatorio che spesso caratterizzai volumi di autori vari. Unacritica ci sembra tuttavia percorrere in modo
trasversale il volume, in particolare nei testi di Stimilli, Revel, Luisetti, Borso e dello stesso Lucci: s tratta di
un’ obiezione che, avario titolo, e stata gia mossa ad Agamben in passato e che riguardail carattere de-
storicizzante del progetto Homo sacer, un limite legato sia al’ archeol ogia filosofica come metodo che

al’ estremaradicalitaintrodotta dal concetto di inoperosita. | testi indicano alcuni limiti del pensiero
agambeniano: rafforzare «la fantasmagoria ontoteol ogica dell’ Occidente ebrai co-cristiano» (L uisetti, ivi, p.
242); sostituire la «storia con la matrice storicamente invariabile del campo di concentramento inteso come
paradigma della modernita» (Borso, ivi, pp. 115-116); ancorarsi a un pensiero della catastrofe, che
rimarrebbe legato ala promessa di una redenzione messianica che interromperebbe il corso catastrofico del
tempo; larinuncia a pensare una forma-di-vita comunitariaeil rischio chel’idea di inoperosita s chiuda «nel
solipsismo, nell’immobilismo, in una certa qual formadi ieratica contemplazione da saggio orientale]|...],
che I'inoperosita si traduca immediatamente in immobilita» (Lucci, ivi, p. 88).

In questo luogo sarebbe poco utile entrare in merito alle questioni sollevate da ognuno degli autori rispetto a
luoghi specifici del pensiero agambeniano: sara compito del |ettore avvertito utilizzare la trama critica del
libro — sviluppandola oppure destituendola — per ripensare il proprio rapporto con il pensiero di Agamben. In
primo luogo perché le critiche mosse ad Agamben non sembrano sempre convincenti; in secondo luogo per



riattivare alcuni topoi dell’ opera agambeniana che per ovvi motivi di spazio e di impostazione del volume
non potevano essere sviluppati: s pensi, ad esempio, alle fondamentali riflessioni sullo statuto dell’immagine
(Ninfe, Note sul gesto, Aby Warburg e la scienza senza nome), agli studi di poetica e di letteratura (Categorie
italiane, Idea della prosa, Il fuoco eil racconto), atesti brevi e folgoranti (Che cos e il contemporaneo, o il
recentissimo Che cos' e reale? La scomparsa di Majorana, appena uscito per Neri Pozza) che non possono di
certo essere pensati come circostanziali rispetto al piu corposo progetto di Homo sacer.

Possiamo pero tentare almeno una piccola nota a margine — provando aleggere il volume di Lucci e
Viglialoro come un calco in negativo. E evidente che qualsiasi tipo di operazione di commento di un’ opera
cosi ampia e articolata come quella di Giorgio Agamben, non potrarisultare in alcun modo esaustiva: tuttavia
ci sembra che, nel momento in cui s tenti di fare un’ operazione analitica su questo autore — che presuppone
sempre un approccio sistematico all’ opera— sfugga sempre qual cosa, emerga una materiailleggibile. |
curatori sottolineano d’ altronde che «l’ intento polemico, ma anche |’ idea teoretica che € alla base del volume
collettivo sul pensiero di Giorgio Agamben [...], € quello di analizzare criticamente, teoreticamente e — per
guanto possibile — di prendere una posizione, filosoficamente fondata e argomentata, rispetto al pensiero del
filosofo romano» (ivi, p. 6). Un’ambizione che, per il dispositivo elo stile del pensiero agambeniano, rischia
sempre di mancare |’ autore, insieme a quella che Lucci stesso identifica giustamente come latensione
essenziale che attraversail concetto di forma-di-vita: «come porrein relazione la propriavita con un fare che
la plasmi, senza pero ridursi all’ opera che si mette in atto, all’ oggetto che si pro-duce e di conseguenza

all’ oggetto che si diventa producendo un’ opera?» (ivi, p. 70). E questo nucleo segreto che, paradossal mente,
tende a cancellarsi quando si tenta “ di analizzare criticamente, teoreticamente” | opera di Agamben.

Cio non significa naturalmente decretare I’ inutilita di questo tipo di operazioni, che rimangono
indispensabili; significa piuttosto constatare come questo tipo di postura— che mantiene un senso da una
prospettiva accademica — sia destinato inevitabilmente afallire se considerato sul piano dell’ uso e della
forma-di-vita. Un destino di leggibilita— o di illeggibilita— che Agamben condivide con molti dei suoi
riferimenti filosofici e letterari, come ad esempio Walter Benjamin o Bartleby di Herman Melville. Agamben
vi hafatto riferimento in un recente dialogo con Patrick Boucheron, da poco apparso in Critique 836-837,
numero interamente dedicato al filosofo italiano: «I’inchiesta archeologica» afferma Agamben «é sempre
raddoppiata da un’ altra archeologia, piu intima e segreta» (Critique 836-837, «Giorgio Agamben», p. 167).

Agamben, ormai da diversi anni, utilizza una particolare formuladi ricapitolazione biografica sulla quarta di
copertinadei propri libri: “Giorgio Agamben si € dimesso dall’insegnamento di Filosofiateoretica’. Quella
che puo sembrare nient’ altro che una dichiarazione polemica e compiaciuta dovrebbe forse essere presa, adla
lettera, come un gesto tragicomico. Agamben sembra qui prendere congedo non solo dalla comunita
accademica—"“I"insegnamento di Filosofiateoretica’ — ma anche da tutte le speculazioni sulla propria opera.
E magari, perché no, concedendo ai propri fantasmi cio che loro spetta: “indulgere Genio” scriveva Agamben
in un suo magnifico testo, perché “frodare il proprio genio, significain latino: renders triste lavita,
imbrogliare se stessi” (Giorgio Agamben, Genius, Nottetempo, Roma 2004).

Leggere Agamben come un filosofo trai tanti, spinge ad ignorare la postura alla ricapitolazione che sta
prendendo formanei lavori degli ultimi anni. Possiamo di certo fare questa operazione, maall’ orizzonte il
timido sorriso di questo “funambolo che cammina su una cordainesistente” e che “si muove liberamente, con
la sua ardua, disciplinata, acrobatica goffagging” sarali ad aspettarci “per sorridere, allafine, della sua
assurditd”. Come nella chiusura di Pulcinella, forseil suo libro pit autobiografico:



“Pulcinellasonoio” élasua—di ogni uomo, quindi anche la mia — estrema professione di fede. Cioé: “i0”
non e, “i0” non puo vivere, solo Pulcinella puo farlo. Vivere, renders la vita possibile, pud solo significare
— per Pulcinella, per ogni uomo — afferrare la propria impossibilita di vivere. Solo a quel punto comincia la
vita. Ogni autobiografia, nel punto in cui diventa vera, € una biografia di Pulcinella. Ma la biografia di
Pulcinella non e una biografia, € solo un Divertimento per li regazzi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Antonio Lucci  Luca Viglialoro
Giorgio Agamben
La vita delle forme




