DOPPIOZERO

A proposito della morte di D} Fabo

Sergio Benvenuto
12 Marzo 2017

Colpisce quanto sia stato diverso il modo di congedarsi dal mondo di Lucio Magri e di Fabiano Antoniani,
DJ Fabo. Magri ha passato lavitain politica, ovvero hatrovato sempreil volto politico di tutto quel che
accadeva; a 79 anni, dopo aver perso suamoglie, ha deciso di andare in Svizzera a sottoporsi a suicidio
assigtito. Manon lo e andato agridare ai quattro venti, ha mantenuto pudicamente questa sua sceltain una
dimensione intimista. Invece, DJ Fabo ha passato la vita a occupars di musica e motocross, progettava di
andare avivere in India; finché un incidente d’ auto non lo hareso cieco e tetraplegico. Quando ha deciso per
il suicidio assistito, ha sentito il bisogno di lanciare un messaggio politico: era una vergogna che dovesse
andare a Zurigo per togliersi lavita, che non lo potesse fare nel suo paese. Un messaggio che ha creato un
putiferio politico. In effetti, lalegge sul testamento biologico staferma da anni in Parlamento; unalegge, s
badi, che riguardail testamento biologico e che non permette il suicidio assistito: insomma, anche se fosse
stata approvata DJ Fabo avrebbe dovuto andare in Svizzera. Pochi paesi europei permettono il suicidio
assigtito: oltre la Svizzera, la Spagna, la Germania e la Svezia.

Che Fabiano, un uomo di 40 anni, primadi suicidarsi lanci una sfida politica dimostra che, a differenza di
Magri, egli pensava comunque allavita. Anche se allavita degli atri. Ogni tanto qual che spiritualista lagnoso
dice “Bisognerebbe pensare di piu allamorte!” Manon si pud pensare allamorte, si puo pensare solo —se s
vuol pensare ancora— alavita. Non si puo pensare il non-pensiero. Ci si pud certo immaginare morti, ma
allorasi immagina come gli altri vivi ci vedranno morti. La sola morte pensabile e quelladell’ altro.

Nel 2013 usci il film Miele di Vaeria Golino, tratto dal romanzo di Mauro Covacich A nometuo. Mieleéil

nome che prende unaragazzail cui lavoro consiste nel fornire suicidio assistito amalati gravi, cosain Italia
illegale. La protagonista e bellissima, triste, sobria: miele € lametafora di cio che lei porta a ciascun malato

terminale. Rimproveriamo all’ [talia di non aver dato a Fabiano il miele che lui richiedeva.

Il peccato elementare

Se é permesso il suicidio, tutto € permesso.
Se qualcosa non e permesso, il suicidio non & permesso.
Questo getta luce sull’ essenza dell’ etica. Infatti, il suicidio €, per cosi dire, il peccato elementare.

Ludwig Wittgenstein


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/proposito-della-morte-di-dj-fabo
https://d10.doppiozero.com/sergio-benvenuto

In effetti, si e approfittato del grido di dolore di DJ Fabio per fustigare i parlamentari che non approvano la
legge sull’interruzione delle cure mediche per malati terminali. In realtalalegge € fermaper | opposizione
strenua dei parlamentari cattolici, |a cui presenza € sostanzialmente trasversale alla maggioranza e

al’ opposizione; ancheil PD hai suoi teo-dem. Come strenuafu |’ opposizione cattolica al divorzio,
all’aborto, ai diritti degli omosessuali, ale unioni civili, ecc., insommaad acuni punti cruciai di cio chei
cattolici chiamano bioetica, ei laici biopolitica. Oggi che la dottrina sociale della Chiesa, grazie a papa
Francesco, coincide per lo pit con i temi dellasinistra, il vero conflitto tra credenti (in particolare cristiani) e
non-credenti investe quasi esclusivamente la sfera biopolitica: il corpo, il sesso e lamorte.

Chi élaico, non credente, forse non misura a sufficienza quanto siarepellente il suicidio per un cristiano.

Sin dai primordi la morale cristiana ha condannato severamente il suicidio. Non erano ammessi nemmeno i
suicidi dei martiri cristiani per sfuggire alle persecuzioni, né quelli delle donne stuprate, come la Lucrezia
romana, per affermare laloro onesta. Furono poi i concili di Braga (563) e di Auxerre (578) a condannare
ufficialmente come peccato gravissimum ogni suicidio. E questo in contrasto con la morale pagana, in
particolare con quella stoica, per laqualeil suicidio erainveceil supremo atto di liberta e dignita.

Nel mondo cristiano il suicidio era non meno grave dell’ omicidio, anzi, per molti versi ancor piu
peccaminoso. All’ omicida resta sempre tempo per pentirsi — magari sul letto di morte — ed essere quindi
perdonato da Dio. Il suicidainvece e destinato sicuramente alle pene eterne perché sembra rendere
impossibile questa eventualita. Concludendo la propria esistenza con un peccato colossale, il suicida,
privandosi della possibilitadi pentirsi in seguito, in modo quanto mai inquietante spossessa Dio
dell’infinitezza del Suo potere: quello di perdonare anche il peggior peccatore. Si ando fino a punto da
sostenere che il peccato maggiore di Giuda non era stato I’ aver tradito Gesu, dato che avrebbe potuto essere
perdonato persino per questo, mal’ essersi impiccato.

L’ orrore per i suicidi si esprimeva in forme talvolta raccapriccianti. Nell’ Europa medievale valeva giail
principio del crimen estinguitur mortalitate, che la morte del reo estingue il suo reato —manon per i suicidi.
Questi andavano puniti anche dopo laloro morte,

il suicida veniva spesso condannato all’impiccagione, a“morire, per cosi dire, una seconda volta’, come ha
scritto, nel 1721, Montesquieu. In Francia, durante il Medioevo, se atogliersi lavitaeraun uomo, il suo
cadavere veniva“impiccato’ [...] Spesso tuttavianon ci s limitava ad appenderlo con un capestro aun
patibolo, malo si sospendeva aunaforca, cioé aun palo con due punte. Talvoltas usavano delle forme di
esecuzione ancora pit degradanti: i corpi venivano legati e lasciati penzolare, atestain giu, dallacimadi
alberi... (Barbagli 2009, p. 47)

Nella Sardegna medievale “sul luogo stesso di suamorte il cadavere del suicida era appeso aunaforcae
lasciato ludibrio a venti e pasto agli uccelli di rapina’ (Besta 1908-9, p. 219). Nel Xl e XIV secolo, in
alcune zone della Franciai suicidi, come gli stupratori e gli omicidi, venivano condannati al ravage: i beni
che avevano posseduto in vita venivano devastati e saccheggiati dalla popolazione.

Anche chi tentavail suicidio senzariuscirci veniva punito. Si andava dalla semplice pena pecuniaria come a
Firenze nel Trecento, dallafustigazione al’ esilio nella Ginevra calvinista del Cinque-Seicento, fino alla
crudelta della Svezia, dove, per secoli, chi avevatentato il suicidio era condannato allafustigazione, alla
tortura, ai lavori forzati, ala detenzione a pane e acqua, a varie forme di messa alla berlina, e perfino—in
modo alquanto paradossale — alla pena di morte.



Il suicidio era contagioso per i viventi. Esso contaminavail cadavere, maanche lacasadel suicida, i suoi
campi, le sue greggi, il luogo dove si eratolto lavita e lo strumento usato per farlo. Tutti i beni del suicida
andavano distrutti ei luoghi purificati. In Russias pensava che laterras rifiutasse di accogliere questi
“morti impuri”, che non riuscivano a decomporsi.

Certo negli ultimi due secoli, da quando il nostro atteggiamento nei confronti del suicidio e diventato molto
piu indulgente, la posizione delle chiese cristiane su questo atto si € addolcita, ei credenti sono venuti a patti,
come in tante altre cose, con la mentalita secolarizzata. Eppure, |’ imprinting — la condanna senza appello del
suicidio, anche eutanasico — resta nei riflessi spirituali di ogni cristiano vero. Per questi, lavita &€ un dono che
non puo essere mai restituito al mittente.

Si ritrova questo orrore per il “peccato elementare” — come o chiama Wittgenstein nel nostro esergo —in
quasi tutte le posizioni bioetiche conservatrici, nellamisurain cui derivano dai principi cristiani. Anche
quando il credente conservatore rifiuta a parole |’ accanimento terapeutico, di fatto non solo non puo accettare
nessunaformadi eutanasia— che, serichiesta dal malato stesso, per lui non € altro che un suicidio — madi
fatto nessunaformadi rinuncia alle cure mediche o unaloro sospensione, né puo tollerare larinuncia ai
sistemi che prolunghino lavita

Questa posizione radicalmente pro-life, come loro stessi lachiamano, si basa a sua volta su un assunto piu
generale, che chiamero zoocentrico.

Religione zoocentrica

Lo zoocentrico e di solito un credente in qual che religione monoteista. Egli considerasacra non I’anima, la
coscienza, mala nuda vita biologica umana. |l dato dellavita— o meglio, lavita data — & piu importante del
vissuto soggettivo. Per lui lavitadatutelare € zoé, la vita animale dell’ essere umano, per quanto possa essere
scervellata. | greci distinguevano in effetti 1a zoé, intesa come nuda vita, da bios che erala vita organizzata,
strutturata, anche non fisica. Zoé € la vita come funzionamento biologico, indipendentemente dallo sviluppo
della coscienza e del linguaggio.

Lereligioni monoteiste riservano a questa vita animale dell’ essere umano la massimadignita. Cosi il
concepito, anche se ancora non ha un sistema nervoso e quindi non puo avere consapevolezza di vivere, va
difeso come qualsiasi altravita umana. L’ aborto € un omicidio, né pit né meno. Distruggere embrioni umani
e unomicidio. Si ricorderail caso di Eluana Englaro: questaragazza, vittimadi un incidente stradale all’ eta
di 22 anni, rimase per 17 anni in stato puramente vegetativo finché suo padre non ottenne, dopo un lungo iter
giudiziario, di far sospendere I’ aimentazione dellafiglia, lasciandola morire nel febbraio 2009. Ora, per i
cattolici lavitaamente di Eluana andava salvaguardata, anche sela sua“anima’ non c’erapiu. L’anima
secondo il credente e una sortadi doppio dellavita vegetativa: 1a psyche di chi €in coma o del feto nei primi
mesi hala stessa dignita della psyche di un filosofo eminente nel pieno esercizio delle sue facolta. L’anima
immortale non e connessa alla coscienza e a sentire, maa semplice corpo umano vivo. Insomma, nella
tradizione cristiana |’ anima non coincide affatto con il cogito, “io penso”: quest’ ultimo &€ come un ectoplasma
non essenziale di un organismo umano. L’ anima est anche se non sadire “cogito”. Descartes era cristiano,
mail cristianesimo non é cartesiano. Non il cogito e sacro, mala zoé.



Inveceil pensiero laico moderno — che chiamerel invece noocentrico, da nous, mente — tende aidentificare
cartesianamente I’ anima, la psiche, con la coscienza compiuta, anzi, con la capacita di auto-coscienza, di dire
“io sono, io esisto”. Percio il laico vede nel credente una franca zoolatria. Un culto della bruta vita biologica.

| grandi monoteismi riservano pero questa zoolatria a soli esemplari della specie Homo sapiens. Lo
zoocentrico protegge fortemente la vita ridotta ad animalita o a vegetalita, purché sia vita umana. Direi anzi
cheil credente conservatore nutre una diffidenza profonda per I’ etica animalista.

Questo zoocentrismo implica che si respingail suicidio come uno dei peccati piu gravi: I’importante € che
chiungue viva, non importa se lo voglia 0 meno. Se qual cosa assolutamente si deve volere, e vivere. Vivere e
un obbligo. Occorre difendere non la soggettivita, ma la vita umana in quanto vita.

A una condizione pero: che questa vita non sia moralmente colpevole. Qui cogliamo una differenza, oggi, tra
la morale cattolica moderna, che per lo piu respinge la pena capitale, e lamorale di molte correnti protestanti
che invece |laammettono. Per molti credenti conservatori protestanti la colpamorale eil delitto fanno perdere
al soggetto il suo diritto avivere: 1o si pud uccidere legalmente. La posizione zoocentrica protestante
assolutizza la vita di Homo sapiens solo a condizione che una soggettivita colpevole non larelativizzi. La zoé
umana é divina, ma se un nous, una mente umana, toglie la zoé a un altro — commette un omicidio — questo
soggetto ipso facto annullala divinita della propria. Lo zoocentrismo tutela assolutamente la vita umana solo
senon s e affermata una soggettivita trasgressiva. Per il credente, il nous determinail diritto allavitasoloin
modo negativo.



Nietzsche aveva parlato di filosofia dell’ Ultimo Uomo. Per questi, il solo valore e vivere, non importa altro
che vivere. Quelladel credente monoteista mi sembra essere piuttosto unafilosofiadellaVita Prima. Lavita
va assol utamente difesa perché non é scelta da chi vive: Dio | ha scelta per Iui. E nemmeno la nostra morte &
scelta da noi — a parte appunto il caso mostruoso del suicidio. In effetti, come abbiamo visto, se la
soggettivita prende la guida della vita biologica fino a portarla al’ omicidio, la vita cessa di essere sacra.
Cosl, certi delitti che paiono assurdi ai laici —come, in America, i tentativi di uccidere medici che praticano
aborti — sono corollari di questalogica: lavitadel medico abortista, in quanto questi € assimilato aun
assassino, cessa di essere sacra. Perché un eccesso di soggettivita—di nous, di mente — distrugge il diritto ala
zoé. Per il credente, la soggettivita (eil libero arbitrio che implica), lungi dall’ essere una semplice
propaggine dellavita, puo rivelarsi, in certi casi, uno strumento di completa sdivinizzazione dellavita. Nel
fondo, i monoteismi temono la soggettivita, dato che questa & per sua essenza— come hanno sempre pensato
gli agostiniani — colpevole.

Culto ddlla fecondita

I laici non capiscono perchéi credenti ci tengano tanto a mantenere in vita corpi in coma e abbiano invece
molta comprensione per chi intraprende la carrieramilitare o vain guerra. E vero che lachiesa cattolicasi &
convertitaormai a pacifismo. Mail pacifismo cattolico non € mai giunto al punto da scomunicare i militari
di carriera, oi boia, o soldati che acconsentano allafucilazione di loro compagni. Esistono cappellani
cattolici. Perché due pesi e due misure?, si chiede stupito il non credente. Perché tanta severita con chi aiuta
un altro amorire, e tanta accondiscendenza per chi uccide per mestiere?

Il punto & che un militare e supposto uccidere atri militari, ovvero persone che hanno scelto di mettere a
repentaglio laloro vita. Il boia uccide un condannato che, scegliendo di compiere un atto criminale, ha
esercitato la suavolonta. Per il credente, uccidere chi esercitail proprio arbitrio disponendosi a uccidere o
uccidendo, e del tutto diverso dall’ uccidere unavita senza piu volonta, o la propria. Per il cristiano, la
soggettivita umana, esprimendosi nel delitto o nellaguerra, perde per questo la propria sacralita. Lavita
davvero sacra é solo nuda vita, in-volontaria.

Questo disinteresse etico per chi uccide chi asuavolta e disposto a uccidere risale ai primissimi secoli della
cristianita. Ad esempio, alcuni scrittori cristiani e Padri della Chiesadei primi secoli avevano condannato i
giochi di gladiatori che aloras praticavano, manon per difendere lavitadi chi aveva scelto di metterlaa
repentaglio (contrariamente a quel che mostrano i polpettoni cinematografici americani, i gladiatori erano
sempre volontari). Invece condannavano quei giochi perché il divertimento dato dagli spettacoli cruenti
allontanavale anime dal pensiero di Dio. In qualche modo, i Padri della Chiesa davano per scontato chei
duelli tra gladiatori fossero molto divertenti, I’ orrore per le vite destinate alla morte non era preso in conto:
era piuttosto indicato come pericol 0so un piacere considerato del tutto comprensibile. Lalotta tra gladiatori
veniva condannata per le stesse ragioni per cui oggi i condannano gli spettacoli erotici.

Ad esempio, laici e liberals reagirono con sdegno al fatto che papa Benedetto XVI, in un viaggio in Africa
nel marzo 2009, dichiarasse che I’ uso del preservativo non € larisposta giustaal’ epidemiadi AIDS. Quel
cherisultaloro incomprensibile non e tanto il fatto che la chiesa cattolica attacchi uno dei modi principali

con cui, di fatto, si limitail contagio: e piuttosto il fatto che un papa si preoccupi di quel che si fain rapporti
sessuali extra-coniugali, che la chiesa considera comunque peccaminos. |l fatto che non s us il preservativo
rende un rapporto sessuale fuori dal sacro vincolo del matrimonio meno peccaminoso per questo? Il laico non
capisce che cosa spinga un papa aintervenire nella vita sessuae di islamici e libertini.



E vero che lachiesa criticail preservativo proprio perché & segno e strumento di rapporti liberi, peccaminosi:
critica obliguamente il libertinaggio come causa dell’ epidemia di AIDS. Ma allora perché non focalizzarsi sul
fatto che la fedelta coniugale sarebbe di fatto un formidabile rimedio alla diffusione dell’ AIDS?

Larisposta & che per lamentalita cattolicail preservativo € dannato proprio in quanto esso € anche anti-
concezionale. In un certo senso, il cattolico vede il concepimento come un effetto positivo di un
comportamento negativo: la nascitadi una nuova vita umana— fatto sacro di per sé—riscattain parte I’ agire
disordinato. Mostra che dal male pud nascere, letteramente, il bene. Siccome il credente tende ainterpretare i
casi naturali come volonta di Dio, rinunciando alle cautele antifecondative la coppia peccatrice rida
pertinenza allavolonta di Dio. Lahybrisdi una sessuaita sregolatasi calma nell’ abbandono fatalistaa puro
caso, Si veramente divino.

Il laico, ad esempio, trasecola quando la chiesa cattolica si oppone a ogni formadi riconoscimento giuridico
(per non parlare del matrimonio) di coppie omosessuali: perché la chiesa vuol mettere il becco in unioni
puramente civili? Perché non condanna allora anche i matrimoni civili tra eterosessuali? Perché il fulcro —
non sempre esplicitato — del pensiero cattolico e che una coppia sposata solo civilmente pud essere feconda,
mentre una coppia gay no. Questa differenza & determinante per il credente. Ogni sessualita, se feconda,
viene come sacralizzata retroattivamente.



4. Ultimo Sé

Invece, per la posizione noocentrica laica contail soggetto che desidera, sente e decide; il soggetto del cogito.
Cosl, per il laico nel conflitto d'interessi trail feto dei primi mesi e lamadre, I’ interesse della madre —
soggetto cogitante, capace di dire “ penso dungue sono” — deve prevalere. Nellamisurain cui Eluana Englaro
eraridotta a meravita biologica, era gia morta come soggetto, quindi la sua zoé non aveva piu valore. Sela
volonta del soggetto [quando era] cogitante era o é di farlafinita, questa volonta va esaudita. 1l valore
supremo datutelare € la liberta del singolo, quindi anche la sua decisione di vivere o meno (in questo anche
il pensiero marxista, nel fondo, e liberale). Il laico di sinistra, lungi dal condannare moralmente il suicidio, ne
ha profondo rispetto: persino quando la decisione suicida accompagna una crisi depressiva— come era
probabilmente nel caso di Magri —ladecisione di togliersi lavitatende a essere assimilata all’ atto stoico —
libero - per eccellenza. Per il liberal il suicidio € espressione dellalibertadel singolo nei confronti del
determinismo del mondo naturale. Ma se la soggettivita é sacra, non va eliminata nemmeno nel caso in
cui essa abbia potuto commettere un crimine orrendo: siccome Caino € un soggetto pensante, lasuavita e
intoccabile. “Nessuno tocchi Caino!” Eliminare un Sé € comungue un crimine. Parafrasando Nietzsche,
possiamo dire che quellaliberal € unafilosofiadell’ Ultimo Sé.

Laposizione laicaliberal si espone certo acritiche. Si prendalalunga battaglia del padre di Eluana Englaro,
Beppino, per giungere per vie assolutamente legali alla cessazione dell’ alimentazione forzata dellafiglia: il
fulcro della sualotta etico-politica consisteva nel far rispettare cosi la volonta di lei, espressa quando era
ancora un soggetto consapevole. Ma cosa fare se la personain coma non haavuto modo di esprimere prima
la propria volonta, come fu nel caso di Therry Schiavo in America? Ora, il laico liberal in questo secondo
caso propende per la sospensione delle cure o dell’ alimentazione: per lui un corpo senza psyche e un non-
essere, un quasi-nulla. Ma allora perché battersi per porre termine a quella vita vegetativa? Ora, la posizione
laica parte dall’ assunto che una personain comada molti anni non provi nulla, come se traversasse un lungo
sonno senza sogni. Maallora, a questo punto, perché non lasciare indefinitamente la cura di questa non-
soggettivita a chi intende perpetuare quella vita senza mente? L e monache che alimentavano ogni giorno
Eluana proponevano proprio questo: “ Se per voi questa ragazza € solo un mero corpo, perché non lo affidate
anoi, per lequali s trattadi un corpo sacro? Perché ci tenete tanto a uccidere qualcuno che per voi e gia
morto?’ Comeil laico pud giustificare una sua battaglia per “il diritto di morire” in casi in cui il soggetto, per
lui, & giamorto?

Un altro punto delicato riguarda chi ha un Alzheimer molto avanzato o soffre di una demenza senile
profonda. Nessun laico propone I’ eutanasia dei malati di Alzheimer o di altre demenze gravi, ma questo puo
apparire in contraddizione con la premessa di fondo dellamorale laica, per la quale contalamente e non il
corpo degli individui. Ancheil laico a un certo punto sembrainchinarsi alla sacralita della zoé.

Non c¢’é qui lo spazio per ricostruire il dibattito a questo proposito. Del resto, il mio intento non e legittimare
razionalmente una posizione etica piuttosto che |’ altra. Non credo che funzione del filosofo siaquelladi
avallare ideologie, madi ricostruirne lalogicainterna, diciamo profonda.

In definitiva, per il cristiano € sacralavitain quanto e data dall’ Altro; per il laico liberal € sacralavolonta
del soggetto in quanto questa proviene da Sé. A unareligione (autoritaria) dell’ Altro si contrappone I’ autorita
(religiosa) del Sé. Le due posizioni polari sono quindi due facce dell’ epoca dell’ Ultimo Uomo secondo
Nietzsche: in una conta solo la vita biologica che va mantenuta a ogni costo, nell’ altra conta solo la volonta
cosciente che va mantenuta a ogni costo.



Piu vital

Laverita é che per il credente la produzione della vita, avere piul vita, € un fatto positivo in sé. Di solito il
credente autentico non lo dice per non risultare impopolare, manel fondo il fatto che siamo oltre sette
miliardi di umani su questaterraé per lui motivo di soddisfazione. Se fossimo 40 miliardi sarebbe ancora
meglio, anche se questo creerebbe terribili problemi di poverta, inquinamento, sovraffollamento... Ma
appunto, per il credente la vita come zoé é cosa benedetta anche se vi si soffre. Nessuna sofferenza, per
guanto orrenda, potra mai annullare la positivitadellavitain sé. Alcuni movimenti al’interno delle chiese
del resto prendono questa valorizzazione della vita alalettera. | neo-catecumeni, per esempio, s vantano di
produrre tantissimi figli, anche guando sono famiglie povere. Li ho visti sfilare con laloro coorte di
marmocchi di ogni eta, tutti fieri di essere vita. Anche se forse in questo papa Francesco potrebbe segnare
unasvolta epocale.

In un discorso tenuto nelle Filippine il 19 gennaio 2015, papa Bergoglio ha detto ai milioni di fedeli: “I
cattolici non devono far figli come conigli”. Questa raccomandazione tenue, quasi ironica, rappresenta una
rottura decisiva rispetto a quello che negli ultimi secoli si € coagulato come “il sentire cattolico”. Esso
sembrarompere con la sacralita della vita come zoé che hafatto damodello e paradigma dell’ etica cattolica
per millenni.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

