
 

Da Napoleone a Goebbels 
Andrea Cortellessa
18 Febbraio 2017

Goebbels a comizio. 

 

«Quando sento la parola cultura metto mano alla pistola». Dei tanti slogan ominosi del Secolo breve è questo,
forse, il più rivelatorio. Non è un caso che, proprio commentando questa frase, uno degli intellettuali più
brillanti e provocatori del nostro tempo, Boris Groys, abbia spiegato come certe dinamiche del potere
culturale mutuino, più o meno simbolicamente, la volontà di potenza (o di sopravvivenza) del potere tout
court – quello politico. Ricorda Groys come «Goebbels si sia sforzato soprattutto per ottenere un successo da
scrittore. Per lui fucilare la gente era una deviazione per raggiungere un successo letterario». La frase in

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/da-napoleone-goebbels
https://d10.doppiozero.com/andrea-cortellessa


questione, secondo Groys, «esprime una reazione alla pretesa scandalosa della cultura, supponendo che tale
pretesa provenga da una istituzione reale, da una reale istanza di potere. Ed è per questo che tale istanza
dev’essere eliminata». E il fatto che oggi tutti ricordiamo questa frase – secondo il critico d’arte e filosofo
russo, da tempo trapiantato in Germania – dimostrerebbe paradossalmente che Goebbels, scrittore fallito, ha
ottenuto infine il successo cui tanto aspirava.

 

Un successo davvero paradossale, perché tale paternità è in effetti apocrifa (in realtà chi di quella frase fece
uno slogan fu Baldur von Schirach, il fondatore della Hitler-Jugend poi Gauleiter di Vienna, che l’aveva
presa da un dramma del commediografo nazista Hans Johst, Schlageter, rappresentato per la prima volta
nell’aprile del ’33). Paradossale quanto emblematico. Perché il «mito Goebbels» è secondo solo a quello di
Hitler – in termini di persistenza nella cultura, o meglio nelle idées reçues, di oggi. Proprio alla decostruzione
di tale mito è volta la monumentale biografia che al «Dottor Goebbels» – come si compiaceva di venire
appellato, essendo fra i pochi gerarchi del regime a poter vantare un’istruzione superiore – ha dedicato Peter
Longerich, storico tedesco che insegna a Londra ed è autore altresì di biografie dedicate a Heinrich Himmler
e appunto a Hitler. Ricorrendo alla massa sterminata dei diari redatti da Goebbels (in parte pubblicati da lui
stesso, a fini autocelebrativi), si evince per esempio che il Ministro per la Propaganda e Gauleiter di Berlino
non faceva parte, almeno in termini politici, del «cerchio magico» del dittatore: dal quale veniva
regolarmente tenuto all’oscuro, sino all’ultimo momento, delle mosse più cruciali (come l’invasione
dell’Unione Sovietica, nel giugno del ’41). E anche nel settore di sua competenza, quello della produzione
culturale e della propaganda in senso stretto, la sua era tutt’altro che un’onnipotenza: dovendo guardarsi dalla
rivalità, fra gli altri, del principale ideologo dell’antisemitismo Alfred Rosenberg (al quale si dovette, in
particolare, la circolazione dei falsi Protocolli dei Savi di Sion – il famigerato apocrifo confezionato nella
Russia zarista e approdato in Germania nel 1919). Il crescere del ruolo politico di Goebbels, negli ultimi anni
e anzi mesi del Reich, si dovette solo al venire meno, ad uno ad uno, degli altri gerarchi – da Goering a Speer
– ai quali di volta in volta Hitler aveva pensato di affidare la propria successione: cosicché, essendo rimasto
l’unico a non averlo abbandonato, finì per succedergli nella carica di Cancelliere. Ma solo per un giorno: il
30 aprile 1945, nel bunker della Cancelleria, Hitler si suicidò insieme a Eva Braun, e il giorno dopo lo stesso
fece Goebbels con la moglie Magda (non prima di aver avvelenato col cianuro i sei figli). 

 





Joseph Goebbels coi sei figli avuti da Magdalena Rietschel, Helga, Hilde, Helmut, Holde, Hedda e Heide. 

 





Hitler con Helga Goebbes. 

 

Dal punto di vista storiografico, il lavoro di Longerich è alquanto criticabile. La sua prospettiva resta
eccessivamente legata, infatti, alla testimonianza del diretto interessato, cioè appunto alla lettura dei suoi
diari. I quali se da un lato confermano la diagnosi di una personalità patologicamente narcisista (anche per
reazione alla deformità al piede destro, dovuta a una sindrome neurologica contratta nell’infanzia che lo
condannò alla zoppia a vita, nonché a non poter prendere parte – unico fra i futuri gerarchi nazisti – alla
guerra del ’14), dall’altro dicono di una tendenza psicotica a credere alle proprie stesse menzogne: era «un
uomo che difficilmente riusciva a distinguere tra finzione e realtà», come sintetizza lo stesso Longerich.
Quando per esempio nel marzo del ’31 vengono ritrovati nel suo ufficio degli «ordigni esplosivi» (fatto al
quale la propaganda, da lui orchestrata, dà ovviamente il massimo risalto), il diario di Goebbels registra: «ieri
mattina è stato ordito un attentato dinamitardo ai miei danni». Quando invece la polizia poté subito
dimostrare che l’attentato era stato inscenato da lui stesso (gli «ordigni» erano semplici petardi). Lo stesso si
può dire delle due più grandi (e per i nazisti preziose) «bufale» da lui congegnate: l’incendio del Reichstag
del febbraio del ’33, attribuito a un complotto comunista, e l’attacco alla stazione radio al confine di
Gleiwitz, il 1 settembre del 1939, che fornì il pretesto per l’aggressione alla Polonia. 

 

L'incendio del Reichstag, 27 febbraio 1933. 

 

Malgrado questa sindrome da lui stesso evidenziata, Longerich tende a non registrare quanto non valichi i
confini psicotici della percezione da parte di Goebbels. Non solo non analizza, dunque, le tecniche specifiche
della propaganda (se non sostenendo che fossero mutuate da quelle della pubblicità commerciale di marca



americana, arrivate in Germania negli anni Venti), ma neppure si interroga su certe frasi, dei diari, che paiono
alludere a verità scottanti sulle quali lo stesso Goebbels preferisce chiudere gli occhi (come quando nel ’34
annota di aver scoperto una verità «terribile» su Magda: con ogni probabilità alludendo al fatto che il suo
vero padre era il commerciante ebreo Richard Friedlander – che morirà a Buchenwald nel ’39 –; la storia, già
nota, è stata confermata lo scorso agosto, con una ricerca anagrafica, dal quotidiano tedesco «Bild»). 

 

Del resto la cecità volontaria (Die Blendung, come nel ’35 aveva intitolato Elias Canetti il suo unico
romanzo, da noi tradotto come Autodafè) è un dispositivo tipico dei regimi totalitari: quello che consente alle
innumerevoli piccole rotelle, del mostruoso ingranaggio, di farlo funzionare. Nel bel documentario austriaco
Ein Deutsches Leben (non si capisce perché intitolato, in italiano, col titolo inglese A German Life)
assistiamo per esempio alla testimonianza straordinaria di una delle segretarie di Goebbels, Brunhilde
Pomsel, scomparsa lo scorso 27 gennaio (aveva 103 anni quando, due anni fa, vennero effettuate le riprese: la
camera indugia a lungo, in primissimo piano, sulla sua pelle rugosa come quella di un animale preistorico).
Malgrado le contrite frasi di circostanza («Non sono il tipo che oppone resistenza… faccio parte dei
codardi», «Eravamo un branco di ottusi», «Dio non esiste, ma il diavolo sicuramente sì»), è evidente il
compiacimento – a più di settant’anni di distanza – di aver fatto parte di un’élite («un po’ elitario, sì. Ed era
bello lavorare lì, molto bello»). Qualcosa di molto gratificante, certo: beninteso a patto di non interrogarsi
sulle conseguenze di quel lavoro così «bello» (ricorda Brunhilde come il suo stipendio fosse più che doppio
di quello delle amiche, segretarie di assicuratori e avvocati: ma «non ho mai chiesto quei soldi, mi venivano
dati»). Quando al Ministero della Propaganda arriva il fascicolo sulla Rosa Bianca (il gruppo di studenti
cristiani di Monaco che si opposero in modo non violento al regime, e vennero decapitati nel febbraio del
’43), e il suo superiore le raccomanda di archiviarlo senza aprirlo, la zelante Brunhilde ci pensa su qualche
istante, e poi esegue l’ordine: «lo trovai molto nobile da parte mia», commenta oggi.

 

Brunhilde Pomsel, da A german life.



 

Dove però il libro di Longerich è quanto mai prezioso è nella sua prima parte. Che ripercorre, di Goebbels, la
fallita vocazione letteraria: a partire dai complessi, e dagli astratti furori, dei quali i suoi diari danno invece
copiosa, e clamorosa, testimonianza. Di questa passione giovanile (ma alla quale Herr Doktor rinuncia
definitivamente solo nel 1929) non si sapeva molto. Del mito nazi fa parte integrante, semmai, quella di
pittore di Hitler: già all’indomani della Liberazione di Roma, nel luglio del ’44, scriveva Alberto Savinio – in
uno degli impareggiabili paradossi «politici» in forma di apologo, l’anno dopo raccolti in Sorte dell’Europa –
che «l’idea che mosse la Germania al presente conflitto va giudicata più che altro come un fenomeno di
“pompierismo”», e che «quello che soprattutto stupisce nella storia del nazismo, è che un popolo di settanta
milioni di anime abbia affidato il proprio destino a un uomo che ha dipinto i quadri che ha dipinto Adolfo
Hitler». Non è mancato chi (come Éric-Emmanuel Schmidt) si è lanciato in esercizi di ucronia: immaginando
la sorte dell’Europa, appunto, se quel giorno del 1907 l’Accademia Imperiale di Vienna avesse ammesso fra i
propri allievi Adolf Hitler («Prova di disegno insoddisfacente»). 

 



Uno degli acquerelli di Hitler presentati all'accademia di Vienna nel 907. 



 

Ma se Hitler non superò mai lo stadio di dilettante, Goebbels pubblicò (nel ’29, dopo sei anni di tentativi
vani) un romanzo autobiografico, Michael. Diario di un destino tedesco, e mise in scena diversi drammi. Uno
dei suoi slogan (autentici), citato anche in A German Life, suona «Della mia gioventù, della mia gioventù,
una canzone risuona ancora»: ed è verosimile che a questa sua passione di gioventù, appunto, rispondessero
le campagne a venire contro l’«arte degenerata», gli indirizzi agli scrittori in senso völkisch e anti-
intellettualistico, così come il vero e proprio bando comminato nel novembre del ’36 alla critica («supremo
organo giudiziario dell’arte nell’epoca del dominio artistico internazionalebraico»). Ma è riduttivo
interpretare i sogni artistici di personaggi come Hitler e Goebbels in chiave di rivalsa e «vendetta totale», nei
confronti di chi aveva tarpato loro le ali in gioventù: come tendeva a fare qualche tempo fa Errico Buonanno
in un suo pamphlet, La sindrome di Nerone – pure intelligente e ricco di informazioni. Non si tratta (solo)
dell’«impero», o della «conquista del mondo» come «ripiego, per così dire, di seconda classe»: che
consegnerebbero il mito nazi alle dinamiche della meschinità individuale e dell’aberrazione psichica, come si
fa ogni volta che ci si vuole sbarazzare della questione che esso invece dovrebbe continuare a rappresentare,
per noi, adesso e a venire. 

 

Il caso ha voluto che negli stessi giorni in cui usciva la biografia di Longerich apparisse un altro libro,
davvero singolare per concezione e struttura, che ha anzitutto il pregio di mettere in luce come nella
modernità questa dinamica abbia una prima, inquietante manifestazione con l’avventura politica che in molti
sensi la modernità inaugura: quella di Napoleone (dalla quale, suggestione di Nerone a parte, comincia infatti
anche il libro di Buonanno). Lo diceva già Savinio, alla voce «Letterati» della sua impareggiabile Nuova
enciclopedia: «Napoleone diventò quello che tutti sanno, ma non riuscì a diventare quello che nel suo intimo
desiderava: un letterato». L’adolescenza del futuro Imperatore dei Francesi è punteggiata, si sa, dai sogni di
gloria: ma non solo da quelli militari bensì anche da quelli letterari – che appaiono, a quell’altezza, l’uno il
doppio dell’altro. E anche alla fine della sua avventura, dopo Waterloo, dirà ai suoi soldati: «Se ho consentito
a sopravvivere, è per servire ancora la vostra gloria. Scriverò le grandi cose che abbiamo compiute insieme».
Sarà di parola, Napoleone, sia pur servendosi dell’intercessione di Emmanuel de Las Cases, col Memoriale di
Sant’Elena: l’unica sua opera (apocrifa, dunque, come lo slogan sulla pistola di Goebbels) che avrà
circolazione commisurabile a quella del suo autore (una dromomania vera e propria: «l’attitudine alla
guerra», suona un suo aforisma caro a Paul Virilio, «è l’attitudine al movimento»). 

 



Jacques Onfroy de Breville, Le jeune Napoleon, 1901. 

 

Le poche pagine raccolte da Carlo Laurenti nel Profeta velato – dall’abbozzo di romanzo sentimentale
Clisson ed Eugénie (scritto nel 1795, a 26 anni, ma pubblicato solo nel 1929) a una breve fiaba in versi, Il
cane, la lepre e il viaggiatore (di dubbia autenticità, peraltro; e in effetti il Napoleone maturo – come ha
ricordato una volta Umberto Saba – era dell’opinione che la poesia servisse soltanto a tenere in esercizio la
memoria), scritti che ho letto nell’occasione per la prima volta, confermano che quella delle lettere era per
Napoleone davvero un’ambizione sbagliata. Se fu sommo, Napoleone, in quanto homo fictus, straordinario
soggetto artistico (per David, Beethoven, Foscolo, Stendhal, Manzoni, Tolstoj), in questi scritti si rivela men
che mediocre homo fingens, soggetto artista. Se non cambia la storia della letteratura, quest’uomo che ha
cambiato la storia del mondo, inizia però – come si diceva – la storia che qui ci interessa. Rivelatorio, in
particolare, il breve racconto che ispira il titolo alla silloge: La Maschera Profeta, aveva intitolato il ventenne
Napoleone quest’apologo, ripreso dall’Histoire des Arabes pubblicata da François Augier de Marigny nel
1750 (e dunque a sua volta un po’ un apocrifo), che racconta la breve parabola gloriosa e la repentina
catastrofica caduta di Hakem, uomo splendido e dall’eloquio fiammeggiante che si pone alla testa di



un’insurrezione contro il Califfo di Baghdad raccogliendo seguaci in tutte le parti dell’Impero. 

 

Al culmine della sua parabola, però, «una crudele malattia, in seguito alle fatiche della guerra, sfigurò il volto
del profeta», rendendolo cieco e costringendolo a indossare una maschera d’argento. La sua avventura
prosegue, finché una rovinosa disfatta lo porta a rifugiarsi cogli ultimi fedelissimi, e infine a suicidarsi
trascinandoli nella sua stessa sorte: le truppe del Califfo, penetrate nel suo ultimo ridotto, trovano solo una
fossa colma di cadaveri carbonizzati. E l’autore commenta, in clausola: «Questa storia è incredibile. Fino a
dove può portare la brama di gloria?».

 



Jacques Louis David, Bonaparte franchissant le Grand Saint Bernard, Alpi 1801.

 



Incredibile in effetti, e davvero profetica, è la prefigurazione del destino dello stesso Napoleone – capace
nell’arco di un ventennio di esaltare un popolo, di elevarlo sino al dominio del mondo, e di trascinarlo con sé
nella rovina –, tutta la vita visitato da tentazioni suicide. Come scrive Laurenti nella lampeggiante prefazione,
La Maschera Profeta «è una dichiarazione di intenti»: «quell’abbozzo di romanzo lo rivela a se stesso. Si
vuole scrittore, ma non lo sarà che quando smetterà di desiderare di esserlo […]. Si farà favola». E sin da
quelle poche pagine, vergate nell’anno della Rivoluzione, «il canovaccio è trovato. Ne verrà inghiottito,
combacerà con quello»: il canovaccio di un’azione politica e militare – quella dell’uomo d’azione per
antonomasia – vissuta come adempimento di una profezia scritta in forma letteraria (ancorché miseramente
tale).

 

Chi ha spiegato meglio le dinamiche profonde che legano immaginazione artistica e «creazione» politica
sono stati due filosofi – a questo punto, si può aggiungere forse, non per caso – francesi: Philippe Lacoue-
Labarthe e Jean-Luc Nancy. I quali in un breve quanto folgorante saggio del 1980, Il mito nazi,
commentando l’opus magnum di Hans-Jürgen Syberberg, Hitler, un film dalla Germania, spiegarono come
nella sua essenza «il mito nazi […] sia la costruzione, la formazione e la produzione del popolo tedesco
nell’opera d’arte, mediante l’opera d’arte, come un’opera d’arte». Rispondendo a Wilhelm Furtwängler che
nell’aprile del ’33 aveva protestato contro l’epurazione, dai suoi Berliner Philharmoniker, degli strumentisti
ebrei, Goebbels dichiarò che «la politica è, essa pure, un’arte»: «noi ci sentiamo come degli artisti ai quali è
stata affidata l’alta responsabilità di formare, a partire dalla massa grezza, l’immagine solida e piena di un
popolo» (ma già nel suo romanzo aveva scritto che «la politica è l’arte plastica dello Stato», e si era chiesto:
«non è forse la propaganda, quale noi la concepiamo, anch’essa una forma d’arte?»). 

 



Hans Jurgen, Syberberg Hitler ein film aus Deutschland. 

 

All’origine di questa trasvalutazione delle categorie estetiche in ambito politico (per usare, pour cause, il
lessico di Nietzsche) era, nella circostanza, il grande precedente rappresentato da Wagner. Che conta, nel
mito nazi, non tanto per le simbologie pagane che estasiavano tipi come Rosenberg, o per le estasi
estetizzanti di Hitler (che vagheggiò pure di comporre in prima persona un’opera neowagneriana, Wieland il
fabbro), quanto per la sua strenua volontà di trasporre sul piano «reale» – costruendo il «tempio» di
Bayreuth, inteso come culla di un popolo tedesco unito – la propria «esigenza di un’opera d’arte totale».
Come dice Syberberg, il Gesamtkunstwerk è «un progetto politico»: e il suo Hitler-marionetta proclama,
infatti, «la Germania come opera d’arte totale» (il libro che sul finire degli anni Ottanta diede sulfurea fama a
Boris Groys s’intitolava appunto Lo stalinismo, ovvero l’opera d’arte totale). L’incubo della storia non è la
rivalsa nei confronti del sogno dell’arte: è la sua riproposizione pantografata in misura abnorme, su scala
cosmica. 



Stando così le cose, è il caso di rivolgersi alla saggezza «greca», al «sur-civismo» di Savinio, quando in un
altro di quei suoi pezzi del ’44 concludeva: «Nulla è così lontano dall’arte come la politica, ossia il governo e
l’amministrazione dei popoli. La politica esclude la genialità e a maggior ragione la pazzia».

 

Una versione più breve di questo articolo è uscita il 22 gennaio sul supplemento domenicale del «Sole 24 ore».

 

Politica dell’immortalità. Arte e desiderio nel tardo capitalismo riporta alcune conversazioni (risalenti al 1997-98) di Boris
Groys con Thomas Knoefel (l’edizione originale è del 2002). Dello stesso Groys Lo stalinismo, ovvero L’opera d’arte totale
(del 1988), uscì nel 1992, nella traduzione di Emanuela Guercetti, nei «Saggi Blu» Garzanti. Goebbels. Una biografia di
Peter Longerich è uscito da Einaudi lo scorso ottobre (l’edizione originale è del 2010). La pubblicazione integrale dei diari di
Goebbels, curata da Elke Fröhlich per l’Institut für Zeitgeschichte di Monaco in 32 volumi usciti fra il 1993 e il 2008 (per un
totale di 16.800 pagine), è divenuta possibile dopo l’accesso, nel ’92, agli archivi di Mosca. In precedenza ne erano uscite
diverse parziali (in Italia sono uscite selezioni di quelli del 1939-41, da Sperling & Kupfer nel ’94, e nel ’96 da Mondadori di
quello del ’38), a partire da quelle rielaborate dallo stesso Goebbels fra il ’31 e il ’35 (sulle quali si basarono le selezioni
uscite nel 1948 in inglese, e anche in italiano: da Mondadori, col titolo Diario intimo). Sui Protocolli dei Savi di Sion lettura
imprescindibile è il saggio di Cesare G. De Michelis, Il manoscritto inesistente, che ne fornisce anche un’edizione
filologicamente sorvegliata (Marsilio 1998). A German Life, di Christian Krönes, Roland Schrotthofer, Florian Weigensamer
e Olaf S. Müller, è uscito in Austria lo scorso ottobre e nelle sale italiane il 27 gennaio (contemporaneamente in dvd nella
collana «Real Cinema» di Feltrinelli: € 14,90). Alberto Savinio pubblica Pompierismo sul quotidiano «Il Tempo» il 15 luglio
1944; l’ultima citazione è da Politica e pazzia, uscito sulla stessa sede il successivo 5 agosto; Sorte dell’Europa esce nel ’45
da Bompiani, e viene ripubblicato nel ’77 da Adelphi (se ne veda la bella edizione riveduta e ampliata fornita per lo stesso
editore, nel 2014, da Paola Italia). Di Éric-Emmanuel Schmidt è citato il romanzo La parte dell’altro, del 2001, tradotto in
Italia da Alberto Bracci Testasecca per E/O nel 2007. Di Errico Buonanno è citato La sindrome di Nerone. In ogni grande
dittatore, un artista mancato (Rizzoli 2013). Di Philippe Lacoue-Labarthe e Jean-Luc Nancy è citato Il mito nazi, relazione
al convegno del Comité d’information sur l’Holocauste, pubblicato come volumetto a sé nel 1991 e tradotto l’anno seguente
da Carlo Angelino per il melangolo. Le citazioni dalla lettera aperta di Goebbels a Furtwängler e da Syberberg provengono
dal saggio pubblicato dal solo Lacoue-Labarthe nel 1987, La finzione del politico. Heidegger, l’arte e la politica (traduzione
di Giovanni Scibilia, il melangolo 1991). Hitler, ein film aus Deutschland è un film realizzato nel 1977 da Hans-Jürgen
Syberberg (il testo è stato pubblicato in volume, anche in Italia: nel 1984 da Ubulibri): lo si trova interamente su YouTube.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://mimesisedizioni.it/politica-dell-immortalita.html
http://www.einaudi.it/libri/libro/peter-longerich/goebbels/978880619883
https://www.bing.com/search?q=Christian+Kr%c3%b6nes&filters=ufn%3a%22Christian+Kr%c3%b6nes%22+sid%3a%2257635205-0fff-4c86-f49f-edef305c4f90%22+catguid%3a%226d8c8697-1207-6a01-1f74-e2b4c436c972_cdf9c75b%22+segment%3a%22generic.carousel%22&FORM=SNAPST
https://www.bing.com/search?q=Roland+Schrotthofer&filters=ufn%3a%22Roland+Schrotthofer%22+sid%3a%226f25187b-3dec-1721-3dd0-7709d847e10e%22+catguid%3a%226d8c8697-1207-6a01-1f74-e2b4c436c972_cdf9c75b%22+segment%3a%22generic.carousel%22&FORM=SNAPST
https://www.bing.com/search?q=Florian+Weigensamer&filters=ufn%3a%22Florian+Weigensamer%22+sid%3a%22a814a3b9-83e4-41c5-94f3-283e9c890774%22+catguid%3a%226d8c8697-1207-6a01-1f74-e2b4c436c972_cdf9c75b%22+segment%3a%22generic.carousel%22&FORM=SNAPST
https://www.bing.com/search?q=Olaf+S.+M%c3%bcller&filters=ufn%3a%22Olaf+S.+M%c3%bcller%22+sid%3a%22bf639ba3-08b9-c2e7-4cbf-cd1eff274c5b%22+catguid%3a%226d8c8697-1207-6a01-1f74-e2b4c436c972_cdf9c75b%22+segment%3a%22generic.carousel%22&FORM=SNAPST
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





