
 

Quelle lettere tra Jung e Neumann 
Moreno Montanari
3 Febbraio 2017

Chissà se è vero che, come scrive Joseph Roth a Stefan Zweig, l’amicizia è una patria. A sfogliare il lungo
carteggio tra Jung e Neumann (Jung e Neumann. Psicologia analitica in esilio. Il carteggio 1933-1959) si
direbbe piuttosto un ponte che congiunge sponde opposte. A tenerle unite un centinaio di lettere che, per un
quarto di secolo, viaggiano dalla Svizzera, una terra tutto sommato risparmiata dalla seconda guerra mondiale
e della successiva guerra fredda, all’allora Palestina, dove parte del popolo ebraico sopravvissuto alla Shoà
cercherà invano la pace. Ma questa non è che una delle tante sponde opposte dalle quali i due si scrivono;
Jung, che ha 59 anni, è chiaramente il maestro del secondo, che ne ha 28 ed è il suo più promettente allievo;
il primo, dal ‘33 al ’34, è anche suo analista didatta; l’uno è uno svizzero che, secondo le logiche dell’epoca,
può considerarsi espressione del “germanismo ariano”, l’altro un tedesco che non può considerarsi tale
perché “di razza ebraica”.

 

Colpisce il modo in cui i due abbracciano queste categorie, seppure in un’accezione evidentemente diversa da
quella propagandata dall’ideologia nazista, che la cultura dell’epoca, evidentemente anche alta, non
considerate politicamente scorrette. Ne abbiamo una chiara testimonianza in una lettera che Neumann, poco
prima di trasferirsi a Tel Aviv per sfuggire alla persecuzione ebraica e abbracciare convintamente il sionismo,
scrive a Jung per chiedergli conto di alcune sue infelici ed ambigue affermazioni appena apparse in un saggio
intitolato Situazione attuale della psicoterapia che gli era costato molte polemiche e persino accuse di
antisemitismo e di acquiescenza nei confronti del nazismo.

 

Nel testo Jung afferma, tra altre grossolanità, che “l’inconscio ariano dispone di un potenziale più elevato di
quello ebraico”, che quest’ultimo non affonda su radici proprie ma si sviluppa per gemmazione dalle culture
nelle quali s’innesta (giudizio in questo consonante con l’idea nazista degli ebrei come parassiti). Pur
difendendolo pubblicamente da ogni accusa di antisemitismo, in questa lettera Neumann, con vero spirito di
parresia (l’antica franchezza filosofica propria di chi, per amore della verità, è disposto a mettere in gioco se
stesso e la sua relazione con l’interlocutore) attacca e decostruisce una per una le tesi del maestro
chiedendogli conto, senza infingimenti, delle sue affermazioni: “Da dove tra le sue conoscenze della razza e
del popolo ebraico, caro dott. Jung? Alla fine dei conti non Le pare possibile che la Sua valutazione erronea
sia causata anche da una mancata conoscenza di questioni ebraiche e da una segreta avversione medioevale
nei confronti di esse? E che di conseguenza lei sappia tutto dell’India di 2000 anni fa e nulla sul chassidismo
di soli 150 anni addietro?” Poco dopo avanza l’ipotesi che Jung “confonda Freud – che oltretutto aveva
classificato come pensatore sociologico-europeo – con l’ebreo prototipico”, lasciando intendere che il suo
conflitto irrisolto con il padre della psicoanalisi possa avergli giocato qualche scherzetto proiettivo. Ma oltre
a contestare l’infondatezza dei diversi pregiudizi junghiani sulla “psicologia ebraica” Neumann rigetta con
fermezza, e in maniera persino commovente se si tiene conto del contesto storico, l’equazione junghiana tra
nazismo e germanicità: “mi creda se Le dico, proprio come ebreo, che senz’altro adoro la fecondità
germanica, per quanto riesca a vederla e intuirla. Ma l’equazione nazismo = germanismo ariano potrebbe
essere fatalmente erronea. E devo dire non concepisco per quale via Lei vi sia arrivato”. La lettera è dunque

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/quelle-lettere-tra-jung-e-neumann
https://d10.doppiozero.com/moreno-montanari
http://www.morettievitali.it/?libri=psicologia-analitica-in-esilio


molto ferma e non priva, come ammetterà lo stesso Neumann, di una certa dose di aggressività che tuttavia
non sfocia in rancore né mette a rischio la relazione di amicizia e stima reciproche, anzi: è un segno di piena
fiducia in essa: “Non mi sento di cambiare nulla di questa lettera. Così è scritta e così rimane. Spero che sia
comprensibile l’intenzione con cui l’ho scritta. Credo che sia proprio la mia gratitudine nei Suoi confronti a
impormi la sincerità”.

 

Jung, Neumann, Eliade

 

Jung pare essergliene grato: è importante che sia un ebreo a difenderlo da queste accuse ed è certo
favorevolmente impressionato dalla sua capacità di muovere critiche stringenti e radicali senza tuttavia
prendersela personalmente – cosa che in altre circostanze, su altri temi, non sempre gli riuscirà. Non senza
imbarazzo, Jung prova a difendersi dalle critiche del collega rivedendo e spiegando meglio qualche sua
affermazione ma ammette gli errori e lo invita convintamente ad approfondire autonomante il tema della
psicologia ebraica, invitandolo di fatto a superarlo e mostrandosi in questo, come nota nella sua bella
introduzione Luigi Zoja, un maestro migliore di quanto non si fosse rivelato, in questo, Freud nei suoi
confronti. Neumann, da parte sua, ne uscì forse rafforzato psicologicamente: il discorso si spostava ora su
argomenti rispetto ai quali era oggettivamene più competente del maestro del quale, tuttavia, poteva
constatare la capacità di accettare le critiche. Buona parte della corrispondenza tra il 1934 e il 1940, quando
l’entrata in guerra dell’Italia isolerà la Svizzera e renderà impossibile la corrispondenza, verterà soprattutto



su quella che Neumann vivrà come “l’esigenza di spingere Jung a scrivere qualcosa di fondamentale
sull’ebraismo”.

 

Colpiscono, nelle lettere di questo periodo, alcune dinamiche transferali, da parte di Neumann, ben gestite da
Jung che sceglie con accortezza parole e tempi di risposta, tanto da indurre Luigi Zoja – ottimo curatore di
un’edizione italiana arricchita di 150 nuove note e migliorata dalla scelta di presentare in due parti, relative
alle due trance di corrispondenza, il saggio del curatore dell’edizione originale, originariamente unico e posto
all’inizio del testo – a parlare di “un’analisi condotta per lettera (…) per gli scopi e i risultati dell’evoluzione
e del flusso individuativi che fluiscono ininterrotti dal discorso del paziente-allievo”. E come spesso accade
in analisi, alcune delle elaborazioni personali più feconde e importanti si compiono proprio quando si è
costretti a fare i conti con una sospensione, o con la fine, della relazione analitica. Come osserva Martin
Liebscher, curatore dell’edizione tedesca e autore del saggio sopracitato, “sembrerebbe quasi che i cammini
dei due si siano scambiati durante gli anni in cui non erano in contatto: Neumann (…) spostò il centro della
sua attenzione su questioni di etica e psicologia dello sviluppo; mentre Jung, dopo la guerra, s’interessò
sempre di più del misticismo ebraico e del simbolismo riguardante la separazione e la riunificazione tra
l’aspetto maschile e quello femminile di Dio, rispettivamente Tiferet e Malkuth”, che giunse persino sognare.

 

Quanto a Neumann è davvero straordinario, e commovente insieme, il fatto che proprio durante gli anni della
secondo guerra mondiale, quando mezza Europa proietta la propria Ombra sugli ebrei e l’altra metà non
sembra preoccuparsene troppo, di fronte a l’esperienza della Shoah che in molti considerano l’esempio per
antonomasia del male assoluto, vivendo in un paese in cui l’odio antisemita sta già facendosi sentire e
armando gli eserciti, elabori una teoria che chiama Nuova etica, il cui centro è la rinuncia a considerare il
male come assoluto ed esterno a noi, per abbracciare una visione che rigetti la concezione del bene e del male
come opposti che si escludono a vicenda. Essi abitano al contrario l’interiorità di ogni uomo che, quanto più
rimuoverà e reprimerà questo aspetto, tanto più sarà portato a proiettarlo fuori di sé, come era accaduto
durante la seconda guerra mondiale, come stava per accadere con la nascente guerra fredda e come non
smette ancora di accadere per la cosiddetta questione palestinese. In Psicologia del profondo e nuova etica
Neumann propone una nuova etica che provi al contrario a fare i conti con la propria Ombra, si disponga a
riconoscerla, ad accettarla e provi ad integrarla – “venirne a capo”, scrive Jung correggendo l’ottimismo del
collega, “non è possibile”; riuscirvi, sarebbe proprio di un “superuomo”.

 



 

Il libro ruota attorno alla tesi per la quale “com’è dimostrato da una quantità di esempi della storia, ogni
forma di fanatismo, ogni dogma e ogni tipo di comportamento unilaterale compulsivo alla fine è soppiantato
esattamente da quegli elementi che aveva represso, soppresso, ignorato”. Il che vale, scrive con assoluta
lucidità e onestà intellettuale a Jung già negli anni ’30, vale anche per il nascente stato ebraico: “Temo che in
Palestina si manifesteranno tutti i nostri istinti repressi, tutta la nostra brama di potere e di vendetta, tutta la
nostra insensatezza e brutalità nascosta”.

Jung legge e in parte corregge (come dimostra l’interessantissima appendice numero 3 che riporta la proposta
di correzione e modifica che questi invia a Neumann) le prime bozze del testo che saluta subito con
entusiasmo battendosi, con alterne fortune e qualche atteggiamento equivoco, per la sua pubblicazione.
Apprezzamento ed entusiasmo analoghi saluteranno la lettura della Storia delle origini della coscienza che
Neumann scrive sempre in quegli anni riuscendo, scriverà Jung nella sua prefazione, sviluppare e portare



avanti molti temi meglio di lui, giungendo dove egli si era arenato.

La tormentata storia della pubblicazione di queste opere è per altri versi una impietosa denuncia delle
dinamiche di potere, e di ottusità, insite allo Jung Institut di Zurigo, che ne osteggerà la pubblicazione nella
collana ufficiale dell’istituto, considerandole, nonostante il parere favorevole di Jung, troppo poco ortodosse
e mettendone persino in discussione la fondatezza scientifica. Dalle lettere appare però anche uno spirito di
confronto e di apertura maggiore che caratterizza i seminari di Eranos, ai quali Neumann parteciperà spesso,
grazie anche all’intercessione di Jung, che ne difenderà il valore.

 

Problemi di salute, lutti, bombardamenti, entusiasmi per la ricchissima produzione saggista di entrambi e
delusioni per questioni personali e politiche scandiscono la lunga corrispondenza che s’interrompe
improvvisamente il 5 novembre del 1960 (ma l’ultima lettera di Neumanna a Jung è dell’11 settembre
dell’anno precedente) quando Neumann muore di un tumore fulminante, a soli 55 anni. C’è da chiedersi, data
la sua eccezionale produttività, quali altri tesori avrebbe potuto lasciare in eredità se fosse vissuto più a
lungo. I pochi libri che ci lascia sono comunque sufficienti a farne, per usare un’espressione buddhista,
l’autore di un vero e proprio secondo giro di ruota della psicologia del profondo che si svela e si propone
apertamente come una pratica intrinsecamente etico-pedagogica capace di guardare anche alle dinamiche
collettive e di farsene cura. La sua assoluta attualità non sarà certo sfuggita al lettore. In tempi in cui si
innalzano nuovi muri c’è bisogno di un pensiero che costruisca ponti tra gli opposti.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



