
 

Camminare nel mondo 
Ugo Morelli
22 Dicembre 2016

Allargare la distanza, aumentare la comprensione, con un profondo rispetto per la sofferenza degli altri. Così
si esprime, commentando il proprio lavoro, Paolo Pellegrin, fotografo che con il giornalista Scott Anderson
ha realizzato il reportage de “la Repubblica” e del “New York Times Magazine”, uscito il 14 agosto 2016,
col titolo Terre spezzate. 

Le indicazioni di Pellegrin si mostrano difficili da mettere in pratica. Soprattutto in un tempo come il nostro,
quando siamo particolarmente impegnati a restringere la distanza al nostro mondo particolare; a praticare
l’indifferenza e non certo la comprensione; a esprimere forme di narcisismo diffuso, concentrati come siamo
principalmente se non esclusivamente su noi stessi. Operiamo in molti campi della nostra esperienza una
semplificazione eccessiva, riduciamo tutto a un solo mondo, il nostro particolare, realizzando così una
reductio ad unum, una riduzione a forme e modi unici in ogni campo: il contrario del pluralismo. Ma anche il
contrario del movimento che contraddistingue l’evoluzione naturale e quella culturale. La seconda con tempi
storici, più veloci della prima, che si muove in tempi biologici. 

Negare il pluralismo culturale e opporsi ad esso, come stiamo facendo nel tempo in cui muoversi e
assecondare il movimento coevolvendo con esso sarebbe più che mai urgente e necessario, vuol dire volersi
fermare, interrompere il cammino, che significa negare la vita stessa. Per una specie nomade, poi, la
questione diventa paradossale e patologica. Tutto questo è documentato in modo chiaro ed evidente da
Michele Calzolaio e Telmo Pievani in Libertà di migrare. Perché ci spostiamo da sempre ed è bene così.

 

Mai come in questo tempo scopriamo che non abbiamo radici, quelle le hanno gli alberi: noi abbiamo i piedi
e siamo quello che siamo, dal pensiero alle altre caratteristiche, perché ci muoviamo. Muoversi vuol dire
sperimentare le differenze e riconoscere che la differenza è la vita stessa. La differenza mette di fronte alla
pluralità. Negarla è patologico, individualmente, culturalmente, socialmente. Camminare nella vita, nella
conoscenza e nel mondo, vuol dire certamente mettere in discussione l’equilibrio precedente e rischiare di
cadere ad ogni passo; ma quel rischio che ci pone di fronte alla discontinuità è allo stesso tempo all’origine di
ogni possibilità. John Donne nel 1609 scrisse: “Vivere in un solo mondo è prigionia”. Camminare non è una
decisione ma una necessità evolutiva. David Grossman, ai giorni nostri, scrive: “c’è un momento in cui si
compie un piccolo passo, si devia di un millimetro dalla solita via, a quel punto si è costretti a posare anche
un secondo piede e d’un tratto si finisce su un percorso sconosciuto”. Il secondo piede sono gli altri, diversi
da noi e a noi irriducibili, ma costituiscono la metà del nostro cielo; senza di loro abitiamo sotto una cappa
soffocante. Sul cammino, Nunzio Galantino ha scritto un breve, aureo testo su “Il Sole 24 ore” del 14 agosto
2016. “Anche se il cammino è tortuoso, ventoso, solitario, pericoloso, sbagliato, certamente non è statico,
offre ripetute possibilità di cambiamento, di scelte successive. È il camminare dell’interiorità: condizione di
apertura, di scoperta, di caduta e di solitudine; condizione che rende vivi e che trasforma.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/camminare-nel-mondo
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli


Ph Martine Frank.

 

Atto che permette di lasciare la propria orma: ‘il camminare presuppone che ad ogni passo il mondo cambi in
qualche suo aspetto e pure che qualcosa cambi in noi’ (Italo Calvino). Il cammino ha il carattere di infinito e
di eterno, apre al mistero. Una storia narra di un sasso lungo una strada. La persona distratta inciampa sul
sasso; quella violenta lo usa come arma contro altri. L’imprenditore lo usa per costruire, il contadino stanco
lo usa come sgabello. I bambini giocano con il sasso trasformandolo, con la fantasia, in pallone. Davide
uccide Golia, ma Michelangelo usa il sasso per farne una delle sculture più belle. La morale è che il sasso
non fa la differenza, non esiste sasso nel proprio cammino che non possa essere sfruttato per la propria
crescita. Il cammino dà la possibilità di trovare tanti sassi. Sta a noi raccoglierli e trasformarli per riscattare la
nostra vita dalla irrilevanza e renderla significativa”. Non camminare, stare fermi significa, quindi, non
conoscere non solo gli altri ma neppure se stessi, non rischiare ma anche non emanciparsi. 

Oggi tendiamo a vivere nel pensiero unico, che si riduce solo a se stesso e alla propria autoreferenzialità, su
un sostrato di forma economica, quella del capitalismo che, come mostra efficacemente John Plender in La
verità sul capitalismo. Denaro, morale, mercato, sembra non incontrare concrete alternative.

 

Nella maggior parte dei casi si negano le differenze e si predilige l’omologazione, e ciò costituisce il
principale pericolo che incombe sulla nostra stessa evoluzione di specie. 

Esiste infatti una forte correlazione tra la scarsa valorizzazione del pluralismo culturale e delle sue forme
molteplici e la propensione a negare alternative al modello di sviluppo economico dominante. 



Il forte cambiamento in corso a livello ecologico, di cui ci siamo occupati nel contributo sulla vivibilità per
Doppiozero, ha oggi un simbolo evidente che, anche per un monolitismo culturale strettamente connesso al
nostro modello di sviluppo dominante, ci ostiniamo a non voler vedere. Quel simbolo è l’anidride carbonica
CO2, e volendo cercare un esempio sulla sua azione, oggi è come il preoccupante odore di gas prima
dell’esplosione. L’osservatorio di Mauna Loa, Hawaii, che misura l’anidride carbonica atmosferica, il 25
luglio 2016 ha rilevato 404.02 parti per milione. Da oltre 20 milioni di anni questo valore non era così alto. In
gran parte questa concentrazione di anidride carbonica è dovuta alle attività umane su scala planetaria. Siamo
nell’era dominata dall’impatto umano, l’Antropocene, e il fattore di più elevata criticità è che la maggioranza
degli esseri umani e delle nostre società mostra di non tenere conto di queste informazioni così banali e
fondamentali. 

 

Il riconoscimento dell’unitas multiplex che ci potrebbe portare a una coscienza di organismi tra organismi di
un sistema vivente, richiederebbe l’elaborazione della “crisi della presenza”, in questo tempo di transizione
da padroni del pianeta a parte del tutto, assumendo finalmente che prima di essere europei, asiatici, africani,
di questa o di quella religione, siamo parte del sistema ecologico globale. Si evidenzia a questo livello il
legame tra il monolitismo culturale e il pensiero catturato da un modello unico di sviluppo, da un lato, e la
crisi ecologica dall’altro. Orientamenti e vie culturali diverse sono condizione indispensabile per la tutela e la
valorizzazione della biodiversità. Percepire e vivere il proprio ruolo come relativo da parte degli umani, è una
questione cruciale oggi, sia a livello culturale che a livello ecologico. Pluralismo culturale e pluralismo dei
modelli di tutela e uso appropriato delle risorse sono strettamente interconnessi. Detto in altro modo la
combinazione tra l’analfabetismo ecologico e l’analfabetismo riguardo alle diversità culturali è forse il
problema principale del nostro tempo. 

Ha scritto Antonio Pappano, il Direttore Musicale dell’Accademia Nazionale di Santa Cecilia su “Il Sole 24
ore” del 14 agosto 2016: “Appartengo a tre paesi e a nessuno, perché quando si viaggia molto e si lavora in
posti diversi si diventa un po’ camaleonti; amo il cosmopolitismo ma sono sempre attento a trovare un suono
particolare per ogni orchestra che dirigo. È una questione molto delicata per un direttore, perché si rischia di
avere un suono unico, stereotipato, che non riflette il proprio carattere, oggi le orchestre sono composte da
musicisti di tante nazionalità ma si rischia di avere un suono uguale, omogeneo, uno stile standardizzato,
abbastanza noioso”.

 

https://d10.doppiozero.com/materiali/vivibilita


Ph Martine Frank.

 

Immersi nella civiltà planetaria e non per scelta, rinculiamo per paura nelle nostre piccole patrie. Piccola
patria è il titolo di un film di Alessandro Rossetto del 2013, in cui la chiusura in un micromondo esaurisce
orientamenti, scelte e progetti di vita. Del mondo e delle sue dinamiche quel piccolo mondo assorbe le cose
più problematiche e tutto il resto è filtrato dalla ristrettezza culturale e dagli orientamenti limitati.

 

È come se di fronte al pluralismo delle culture con cui l’appartenenza planetaria ci costringe a fare i conti, ci
fossimo girati dall’altra parte per non voler vedere, perdendo per ora le opportunità che potrebbero
derivarcene. Siamo tornati per certi aspetti daccapo, all’osservazione solo di noi stessi. L’effetto è
problematico: nel momento in cui viviamo nel pluralismo senza alternativa, tendiamo a negarlo senza tregua.
Uno sguardo dall’esterno ci fa difetto e cerchiamo in tutti modi di ridurre il mondo alla sola nostra
dimensione. Come l’Adriano di Memorie di Adriano di Marguerite Yourcenar, osserviamo noi stessi in stato
di costrizione:

“Quanto all’osservazione di me stesso, mi ci costringo, non foss’altro che per entrare a far parte di questo
individuo in compagnia del quale mi toccherà vivere fino all’ultimo giorno; ma una familiarità che dura da
quasi sessant’anni comporta ancora parecchie probabilità di errore. Nel profondo, la mia conoscenza di me
stesso è oscura; interiore, inespressa, segreta come una complicità”.

Ecco, senza gli sguardi degli altri tendiamo a divenire complici di noi stessi. Pretendiamo di foggiarci da soli,
alla bene e meglio, un’idea del nostro destino. 



 

Se è mai esistito un tempo in cui potevamo provare a definirci da soli, questo non è certo quel tempo. Non è
facile definire il contrario di pluralismo, ma è ciò a cui tendiamo, paradossalmente. Edgar Morin, qualche
anno fa, aveva sollecitato ad assumere come riferimento l’unitas multiplex capace di rappresentare sia
l’unicità del soggetto che la pluralità delle possibili espressioni dell’umano e del vivente. All’inizio sembrava
un’utopia e, come tale, poteva essere a rischio di fallimento. A ben vedere però non si tratta di un’utopia se di
fatto la rete ha messo in connessione ogni angolo del pianeta su cui viviamo. Siamo noi che resistiamo a
riconoscere il pluralismo culturale che, di fatto, è già la realtà che stiamo vivendo, pur se per diverse ragioni
non riusciamo a valorizzarne le possibilità. Eppure, come abbiamo mostrato su Doppiozero, nel contributo
Ragion poetica, ogni momento della nostra vita sembra attraversato dalla possibilità e dall'immaginazione
che ce la rappresenta.

 

Il rimorso, il rimpianto, la speranza e la paura sono stati d'animo che nascono proprio dalla consapevolezza
del possibile, di cose che sono andate in un modo quando avrebbero potuto andare in un altro modo, di cose
che potrebbero accadere e la cui semplice possibilità produce degli effetti, da una notte inquieta per brutti
pensieri all’andamento dei mercati. Insomma, una caratteristica essenziale della vita reale è la
consapevolezza che ciò che accade in un modo avrebbe potuto accadere altrimenti, e che quello che abbiamo
fatto avrebbe potuto essere fatto in un altro modo. Il monolitismo culturale si consegna alla certezza che non
vi siano alternative al nostro punto di vista e al nostro modo di fare, e così l’alone delle possibilità e i margini
di approssimazione e ibridazione si contraggono.

Ad agire nel nostro presente è una circolarità che per ora mostra tutte le sue perversioni. Quella circolarità
ricomprende il monolitismo culturale e gli ostacoli affettivi e cognitivi al cambiamento, con la conseguente
affermazione della forza dell’abitudine. Detta così sembrerebbe una trappola ineluttabile. Eppure noi umani
siamo capaci di creare quello che prima non c’era.

 

Perché se abbiamo una mente incarnata e situata in una cultura, allo stesso tempo quella mente incarnata e
situata è relazionale ed estesa agli altri e, soprattutto, è emergente, cioè non è fissa e non è data una volta per
tutte. E allora il pluralismo culturale e la sua azione per la creazione di una coscienza ecologica sono
possibili?

Non si tratta di perseguire utopie vuote e fughe dalla realtà quando si parla di pluralismo culturale e
interconnessioni con lo sviluppo di una coscienza ecologica, ma di saper affrontare il conflitto che le
differenze richiedono di elaborare. Il pluralismo culturale ci offre, in fondo, l’opportunità di esplorare
possibili alternative entro lo spazio che il mondo ci concede.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/materiali/cambiare-e-possibile
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



