
 

Roland Barthes. Oggetti 
Gianfranco Marrone
24 Novembre 2016

Un impermeabile perché forse pioverà, un frac turchino con gilet giallo, il battello olandese, le bambole di
porcellana, la nave Argo, gli stracci di Madre Coraggio, la Citroen DS (che va letto Déesse, cioè Dea), il
detersivo Omo, le plastiche Moplèn, il vino rosso di Borgogna, i soldatini di latta e le trottole in legno, la
Guida Blu, la pasta Panzani, la posateria nei vagoni-ristorante dei treni, una petite gance (qui fait l’elegance),
un cardigan, una blouse, una casacchina, uno scialle, il couscous marocchino col burro rancido, un
godemiché, le cucine componibili e il tinello piccolo-borghese, i bastoncini giapponesi per il riso, un rastrello
per pettinare la sabbia nei giardini Zen, il pachinko, il pane e le brioches, gli occhiali scuri, la cartoleria di
Gilbert Jeune... 

 

Ecco una lista, parziale e disordinata, degli oggetti che circolano nell’opera di Roland Barthes. Oggetti
quotidiani, ma anche fantastici, letterari, soprattutto mitologici. In ogni caso fortemente significativi.
Comunque significanti. A che cosa possiamo attribuire questo interesse, questa ossessione quasi, di Barthes
per gli oggetti significanti, di qualunque specie e natura essi possano essere? Diciamo che è il suo modo di
costruire una semiologia, più e oltre che come scienza delle significazioni, come sguardo pertinente verso il
mondo, come fiuto del senso in ogni anfratto in cui si possa celare. Al di là della lingua, suoni articolati che
veicolano senso articolato, gli uomini usano una molteplicità di altre cose del mondo per significare se stessi,
la società, il cosmo. Tali cose sono soprattutto oggetti che stanno per lì, apparentemente, per altre ragioni –
mangiare, vestirsi, arredare, giocare, spostarsi… –, ma che hanno un più preciso scopo sociale e
antropologico: quello di essere mezzi di significazione, segni sparsi, linguaggi eterocliti, veri e propri testi.
Cosa accomuna e cosa differenzia, dunque, la lingua e gli oggetti, le parole e le cose? È la domanda che
Barthes formula a più riprese nei suoi scritti, talvolta apertamente e programmaticamente (ed è il progetto
degli Elementi di semiologia e del Sistema della Moda), talaltra di soppiatto, quasi d’istinto, comunque
radicalmente e ripetutamente (dai Miti d’oggi ai Frammenti d’un discorso amoroso, dall’Impero dei segni al
Come vivere insieme, passando per Michelet e Sade Fourier Loyola). 

 

...

 

Per quel che riguarda in particolare la questione della semantica oggettuale, ci limiteremo qui a due soli casi
fra i numerosi possibili. Il primo riguarda quell’universo ipersignificante, polisemico e tendenzialmente
delirante che è il discorso amoroso, dove fra i segni che si danno alla continua interpretazione del soggetto
innamorato ci sono, come è ovvio, anche gli oggetti. Ora, in apparenza, dichiara Barthes alla voce “Oggetti “
dei Frammenti di un discorso amoroso (1977), le uniche cose ad avere un significato nel mondo amoroso
sono i feticci, come quelle che, avendo toccato il corpo dell’amato (si pensi al nastro di Carlotta per
Werther), divengono esse stesse oggetto d’amore. Le cose appartenenti all’amato vengono amate per procura.
“All’infuori di questi feticci, nel mondo amoroso non vi è alcun altro oggetto. È un mondo sensualmente
povero, astratto, dilavato, disinvestito; il mio sguardo passa attraverso le cose senza discernere la loro

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/roland-barthes-oggetti
https://d10.doppiozero.com/gianfranco-marrone


seduzione” (p. 146-147). Eppure, in quello stesso mondo circolano, nella concretezza vissuta del loro uso
sensuale ed erotico, moltissimi oggetti. Si pensi all’abito di Werther, frac turchino e gilet giallo. Avendolo
indossato la prima volta che ha visto Carlotta, Werther non lo toglie più sino alla sua massima usura, per
farsene poi confezionare un altro identico; quell’abito diviene così la sua divisa, l’uniforme dell’innamorato
per antonomasia: “Ogni volta che mette quel vestito (con il quale morirà), Werther si traveste.

 

 

Da che cosa? Da innamorato estasiato: egli ricrea magicamente l’episodio dell’estasi, il momento in cui si è
trovato siderato dall’Immagine. Quel vestito turchino lo rinserra talmente forte, che il mondo circostante si
annulla: soltanto noi due; mediante quel vestito, Werther si forma un corpo da bambino in cui fallo e madre
sono uniti, senza niente al di là. Quel vestito pervertitore è stato indossato in tutta Europa dai fan del
romanzo, che lo hanno chiamato ‘vestito alla Werther’” (p. 16). Ma si pensi soprattutto all’uso delle lunettes
noires stereotipicamente compiuto dall’innamorato – che rende conto del valore palesemente intersoggettivo
degli oggetti. Calarsi le lenti scure sugli occhi gonfi di pianto, come fa l’amante di fronte all’amato che lo
ferisce appassionandolo, è un gesto retorico stracolmo di significazione. Innanzitutto, si tratta di una
denegazione: per nascondermi, devo oscurarmi la vista; decido di vedere male affinché l’altro mi veda male.
Inoltre, la volontà di nascondimento, volenti o nolenti, viene per forza di cose frustrata: non appena metto sul
viso gli occhiali scuri, desto l’attenzione dell’altro, che s’incuriosirà, si preoccuperà, s’irriterà – a seconda dei
casi – per il mio gesto. Dunque, il nascondersi finisce per essere un esibirsi: in realtà metto gli occhiali scuri
per rendere pubblico il fatto che mi sto nascondendo, che ho pianto e ho gli occhi gonfi per colpa dell’altro;
“do a vedere – scrive Barthes – solo un po'   della mia passione” (p. 139). Il gioco ottico non è dato allora
dalla reciprocità, ossia dall’incontro fra due soggetti pari grado, ma, moltiplicando i livelli, assume un



carattere metadiscorsivo: mostro di / non voler essere visto. Gli occhiali scuri svolgono il ruolo tipico della
maschera teatrale, che esibisce il nascondimento, instaurando il vortice infinito dell’essere e dell’apparire.

 

“Larvatus prodeo: cammino col dito puntato sulla maschera: metto una maschera sulla mia passione, ma con
un dito discreto (e scaltro) indico questa maschera. [...] Non c’è oblazione amorosa senza teatro finale: il
segno è sempre vincitore”   (p. 139). A meno che, possibilità tutt’altro che remota, l’altro non si ponga al di
fuori dall’asse comunicativo, e impersoni la figura ancora più furba dello stupido rispondendo alla mossa
strategica dell’innamorato con la tattica del non voler intendere. “Ciò facendo – continua infatti Barthes –, io
non gioco, bensì rischio: giacché può sempre darsi che l’altro non si chieda affatto la ragione di quegli
occhiali mai visti e che, nel mio gesto, non scorga alcun segno” (p. 140). La perfidia in agguato del
(s)oggetto amato fa sì che gli occhiali tornino a essere oggetto d’uso quotidiano, cosa senza senso. E la storia
ricomincia.

Il secondo caso è quello dell’automobile, a cui Barthes dedica le celebri pagine sulla Citroën DS in Miti
d’oggi (1957: 147-149) – dove si trova la celebre affermazione (che tante polemiche e tanti entusiasmi ha
suscitato) sull’auto come “equivalente abbastanza esatto delle grandi cattedrali gotiche” – e poi un intero
saggio, “La voiture, projection de l’Ego” (1960, tradotto col titolo “L’automobile, un ‘aggeggio del tutto
comune’”). I due interventi, apparentemente contraddittori fra loro, hanno in realtà differenti argomenti,
diversi obiettivi e metodi: il primo lavora sulla dimensione mitica di un preciso modello d’automobile –
appunto, la Déesse –, mentre il successivo è la lettura socio-semiologica dei risultati di un grosso sondaggio
sull’automobile francese in generale – commissionato, pare, giusto da Citroën, che aveva in quel periodo
proposto a Barthes una consulenza (mai andata a buon fine). In ogni caso, la pur breve distanza temporale fra
questi due scritti è assai significativa: nel giro di pochi anni l’automobile diviene per i francesi un ‘aggeggio
del tutto comune’, non più oggetto da sognare, banale e raggiungibile status symbol, ma qualcosa di concreto
verso cui puntare entro un’economia domestica da gestire oculatamente.

 

La perdita della dimensione mitica non comporta tuttavia, osserva Barthes, una perdita di significazione, ma
semmai una modifica della natura intrinseca di tale significazione: alla dimensione ‘sovrannaturale’
dell’ammiraglia Citroën si oppone la ‘quotidianità’ del parco macchine della nazione francese, laddove
quest’ultima non è meno significativa della prima: la banalità non è reale insignificanza ma suo indizio
esteriore. L’automobile resta così un buon equivalente di quel che erano le medievali cattedrali gotiche (“una
grande creazione d’epoca, concepite appassionatamente da artisti ignoti, consumate nella loro immagine, se
non nel suo uso, da tutto un popolo”) ma senza la “magia” (il termine è sempre di Barthes) da esse emanata. 

 

Quel che a noi, qui, interessa è anche altro: ossia il lavoro semiologico implicito condotto da Barthes
nell’esame di questi due grossi campi d’indagine. Nel caso del parco macchine francese, per esempio, risulta
notevole la strategia contrastiva applicata da Barthes al campo semantico dell’automobile, che appare
strutturato in modo oppositivo: da una parte il grosso tema dello ‘sport’, o meglio dell’auto cosiddetta
sportiva; dall’altro quello della ‘domesticità’, della macchina-casa. Questi due temi, osserva Barthes, non
esistono nell’immaginario francese che l’uno rispetto all’altro: l’essere ‘sportiva’ di un’automobile è
innanzitutto il suo non essere ‘domestica’, e viceversa. In altri termini, prima ancora che essere dotate di
qualità positive (velocità, scomodità, rischio), alle auto sportive vengono attribuite qualità negative (non
semplicità tecnica, non conformismo nella guida…). Analogamente,   una macchina è paragonabile a una
casa (va arredata, è tenuta pulita, costituisce un ‘rifugio’ etc.) in primo luogo perché in essa non si cerca la
sportività (l’avventura, la potenza) ma il suo contrario (il rilassamento dopo lo stress quotidiano, la
‘comodità’). Da una parte l’auto è uno strumento superlativo di lotta, un contatto diretto fra un corpo e un
macchinario, uno strumento che ‘si pilota’ con attenzione e capacità; dall’altra essa è un sostituto della ‘tana’



casalinga, un rifugio portatile, un alloggio per procura, che guida piuttosto che lasciarsi guidare. Da un lato,
dunque, la solitudine dell’individuo dinnanzi al mondo, la sua voglia di farne parte, la sua capacità nel
dominarlo; dall’altro l’inserimento dell’uomo all’interno del nucleo familiare, nel calore del focolare
domestico, che non va mai del tutto abbandonato, nemmeno quando ci si reca al lavoro, meno che mai
quando si va all’estero. Inutile dire che questo secondo tema tende, in definitiva, a prevalere sul secondo:
“Certa psicanalisi non avrebbe forse difficoltà a rintracciare l’archetipo materno per eccellenza nel tema della
casa-automobile, mantenuta come un ‘interno’ attraverso il viaggio verso l’esterno; probabilmente, non è
altro che il prolungamento adulto del gioco infantile della capanna. Ed ecco che, improvvisamente, il senso
della promozione sociale si trasforma: l’auto non è più un segno di ‘conquista’ ma il desiderio di evasione
dalla società di massa; non libertà di essere l’altro ma libertà di essere ‘se stessi’” (p. 49).

 

La rilevanza della Citroën DS, e di conseguenza il suo valore mitologico, il suo interpretare al meglio la
versione moderna delle cattedrali gotiche, sta proprio nell’essere una vettura che segna il passaggio,
rappresentandone la sintesi ideale, fra l’automobile potente, meccanicamente perfetta e perciò ‘sportiva’, e la
domesticità dell’auto-rifugio, comoda e accogliente. “Fino a ieri la macchina superlativa dipendeva di più dal
bestiario della potenza; ora diventa più spirituale e più oggettiva, e malgrado alcuni compiacimenti
neomaniaci (come il volante vuoto), eccola più casalinga, meglio intonata a quella sublimazione
dell’utensilità che oggi si ritrova nella nostra economia domestica: il cruscotto somiglia più a una cucina
moderna che alla centrale di un’officina: le lamelle sottili di lamiera opaca, ondulata, le levette coi pomelli
bianchi, i quadranti molto semplici, la stessa discrezione delle parti nichelate, tutto questo significa una sorta
di controllo esercitato sul movimento, concepito ormai come comfort più che come prestazione. Si passa
visibilmente da un’alchimia della velocità a un assaporamento della guida” (p. 148). Questa serie di contenuti
mitologici hanno una loro chiara base espressiva: a un significato (o serie di significati) corrisponde un
significante (o serie di significanti). Ed è ciò che Barthes prende in considerazione, mettendo in evidenza
l’aerodinamismo, la leggerezza, in definitiva la forma classica, ossia ‘perfetta’, della Déesse. Da che cosa
deriva questo effetto di perfezione? Innanzitutto dalle giunture fra le varie componenti dell’auto, che
risultano avere la meglio sulla sua sostanza: quel che conta, in altri termini, non è né la lamiera né il vetro né
la gomma ma il modo in cui, scomparendo come parti autonome, esse vengono tenute insieme, facendo
emergere una levigatezza quasi magica, sicuramente religiosa, sacrale. L’automobile, priva – come la tunica
di Cristo – di connessioni evidenti, fa scomparire la ‘mano’ di chi l’ha prodotta, e con essa il gesto stesso
della sua fabbricazione: l’auto sembra essere tutta d’un pezzo, come se si fosse fabbricata da sé, al modo di
un qualsiasi essere al tempo stesso naturale e sovrannaturale. “Nella DS si ha l’embrione di una nuova
fenomenologia della connessione, come se si passasse da un mondo di elementi saldati a un mondo di
elementi giustapposti e solidali solo in virtù della forma meravigliosa” (p. 148). In tal modo, è come se la
materia, nella sua costitutiva pesantezza, tendesse a evaporare, a tutto vantaggio di una leggerezza aerea
prodotta dall’uso sapiente del vetro. Come, appunto, nelle cattedrali medievali, la materia pesante cede il
posto all’inconsistenza del cristallo.   “La Déesse è visibilmente esaltazione del vetro, e la lamiera in essa è
solo una base. Così i vetri non sono finestre, aperture tagliate nel guscio oscuro; sono grandi pannelli d’aria e
di vuoto, con la bombatura distesa e brillante delle bolle di sapone, la sottigliezza dura di una sostanza più
entomologica che reale” (p. 148).

Tutto ciò, per Barthes, è comprovato dal comportamento degli estasiati visitatori alla fiera che ne espone i
primi prototipi, dove la meraviglia della vista cede abbastanza presto il posto alla controprova materiale del
tatto: “le lamiere, le giunture vengono toccate, palpate le imbottiture, provati i sedili, carezzati gli sportelli,
maltrattati i cuscini; davanti al volante, si mima la guida con tutto il corpo” (p. 149). In questa cura maniacale
del corpo dell’automobile, più organismo che macchina, mediante il corpo attivato dello spettatore-
consumatore si racchiude l’essenza significativa della Citroën DS – mettendo molto bene in evidenza come i
sistemi semiologici della società di massa, specie quando si concretizzano in oggetti tecnologici al tempo
stesso quotidiani e sovrannaturali, fanno uso di molteplici sostanze espressive, allontanandosi di gran lunga
da quel loro presunto modello ideale e astratto che è la lingua. La semiologia di Barthes va ben oltre le sue
stesse formulazioni teoriche.



 

G. Marrone, Roland Barthes: parole chiave, Carocci Editore, Roma 2016.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.carocci.it/index.php?option=com_carocci&task=schedalibro&Itemid=72&isbn=9788843084661
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





