
 

Under a different sun 
EX NUNC
30 Settembre 2016

English Version

 

L’intervista che segue dà inizio a una collaborazione editoriale tra Why Africa? e il collettivo curatoriale EX
NUNC, che proseguirà su doppiozero durante i prossimi mesi.

 

Per Why Africa? EX NUNC presenterà una serie d’interviste con artiste africane e delle Diaspore,
partecipanti al progetto curatoriale Under a Different Sun. Il programma espositivo e performativo, che avrà
luogo a Venezia a Dicembre 2016, si concentrerà su storie perdute e memorie negate, riviste attraverso
prospettive femminili e diasporiche. Under a Different Sun è un progetto ideato e curato dalle co-direttrici di
EX NUNC, Chiara Cartuccia e Celeste Ricci, nel più ampio contesto della terza edizione di Venice
International Performance Art Week | Fragile Body-Material Body, curata da Verena Stenke e Andrea
Pagnes.

 

La prima intervista della serie vede protagonista l’artista gabonese, residente a Berlino, Nathalie Mba Bikoro.
La ricerca di Bikoro si concentra sui temi del ricordo, del racconto e della commemorazione, dando forma a
una pratica artistica che mira alla de-colonizzazione delle narrative storiche dominanti, dei comportamenti
comuni e delle credenze banali. 

 

EXN- Hai dichiarato, in riferimento alla tua pratica performativa e relazione con le narrative storiche: “Noi
siamo diventati mito, siamo diventati poesia, siamo diventati una sola storia agli occhi del terrorista, agli
occhi del criminale, agli occhi del vincitore. Siamo divenuti la fantasia Occidentale che così a lungo in
milioni hanno cercato di combattere e correggere”. Come si sviluppa, nella tua pratica artistica, il processo
di negoziazione con la storia ufficiale? 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/under-different-sun
https://d10.doppiozero.com/ex-nunc
https://d10.doppiozero.com/materiali/why-africa/under-different-sun-0
http://www.ex-nunc.org
http://www.ex-nunc.org
http://www.veniceperformanceart.org
http://www.veniceperformanceart.org
http://www.anguezomo-bikoro.com


Nathalie Mba Bikoro, Future Monuments. Forbidden Histories, 2015.

 

Credo che lavorare con la performance dia un certo livello di elasticità nella percezione del tempo, e ci
permetta di diventare qualcun altro. Grazie alla performance, le storie che abbiamo già visto e ascoltato molte
volte riescono a dirci qualcosa di nuovo. Le narrative storiche dominanti sono quelle scelte dai criminali, dai
vincitori, dai prepotenti, dai terroristi, dalla corruzione e dalla nostra ignoranza. Le nazioni occidentali, non
appena nate, hanno cominciato a inventare storie di primitivismo, così da creare una storia di civilizzazione
che potesse nutrire il loro stesso potere. È impossibile edificare una struttura politica senza produrre
un’immagine a sua rappresentazione, e questa è un’immagine distruttiva nei confronti di tutto ciò che
esclude. Ma imparando a vedere la realtà con occhi diversi, s’iniziano a osservare tutte le mancanze di
quell’immagine unitaria, e si manifestano così le ricchezze che essa aveva nascosto e cancellato. 

 

Attivare un processo di negoziazione significa imparare a vedere e parlare in modo diverso; nella mia pratica
artistica questo processo è inteso come una forma di cannibalismo. Il cannibale ingerisce materiali, per
trasformarsi in una nuova immagine, per acquisire potere ed energia. Il cannibale crea quindi un nuovo
linguaggio, nuova carne e nuovi colori, e così facendo trasforma sistematicamente le strutture sociali in cui
vive. Il processo d’ingestione e trasformazione dell’Altro è un processo di negoziazione, durante il quale si
riconsiderano tutti i parametri delle proprie convinzioni storiografiche occidentali. Ingerire e performare sono
atti politici creativi.

 

EXN- Elementi centrali della tua performance Planting Present Tense sono due t-shirt, sulle quali vengono
ricamate alcune parole. Quel testo gioca un ruolo molto importante nella tua storia familiare. Puoi dirci
qualcosa di più a riguardo?

 



Quelle ricamate sulle due magliette bianche sono parole del mio bisnonno, tratte da una lettera indirizzata a
mia nonna, scritta durante la Prima Guerra Mondiale. A quei tempi il mio bisnonno era un soldato,
combattente nel gruppo dei Tirailleurs senegalesi contro l’esercito coloniale tedesco. Era stato incarcerato in
un campo di concentramento tedesco nel North Gabon, nella regione del Woleu-Ntem. Alla fine del
diciannovesimo secolo i coloni tedeschi avevano già sperimentato i primi metodi di sterminio di massa,
costruendo campi di concentramento e lavoro in Namibia. Questi stessi metodi sono stati in seguito adoperati
in Europa, durante la Seconda Guerra Mondiale.

 

Durante la sua prigionia nel campo, il mio bisnonno ottenne il permesso di scrivere un messaggio, da inviare
alla sua famiglia sotto forma di lettera. Dato che non sapeva né scrivere né leggere, le sue parole furono
trascritte su carta da un ufficiale tedesco. Per paura di essere punito, il mio bisnonno parlò in codice, così che
l’ufficiale non potesse comprendere il vero significato del messaggio. Era proibito parlare della vita nel
campo, o spedire qualsiasi forma di propaganda. Il messaggio era nascosto nella forma di una poesia: era
scritto in modo tale che solo mia nonna potesse capirne il vero significato. In linguaggio cifrato, il mio
bisnonno rivelava le sofferenze subite nel campo, il lavoro forzato, gli abusi e la malnutrizione. Avvisava mia
nonna che si sarebbe dovuta preparare a elaborare il lutto, a combattere e divenire una messaggera. In un
linguaggio altamente metaforico le diceva che non sarebbe tornato. Quella lettera era un messaggio d’addio.
Mia nonna ha nascosto il trauma e il cordoglio per tutta la sua vita, fino a quando mi ha raccontato questa sua
storia per la prima volta, quattro anni fa.

 





Nathalie Mba Bikoro, Planting Present Tense, 2015. Photo by Ilya Noé.

 

A Berlino ho trovato un inaspettato santuario, qui ho ri-scoperto e ri-vissuto la sepoltura del mio bisnonno
M’boulou. Per questo, dopo essermi trasferita in questa città, ho deciso di riportare alla luce la storia sua e
degli altri coinvolti in tutti gli olocausti del passato e del presente, attraverso il progetto Future Monuments.
Trovo singolare il fatto che nella storia della città di Berlino non ci sia ancora stato un pieno riconoscimento
di queste narrative, o una giusta commemorazione per la perdita di vite umane d’Africa e Diaspora. 

C’è una pericolosa tendenza nelle autorità e istituzioni a non riconoscere questa parte del passato, che
definisce il nostro presente. Molti documenti relativi i campi di concentramento tedeschi in Africa sono stati
distrutti, ma durante le mie ricerche sono riuscita a trovare una testimonianza del mio bisnonno, e una sua
foto in divisa da prigioniero. Questa è una parte della mia storia personale che non conoscevo prima. Ho
iniziato a scavare alla ricerca d’informazioni, e a riattivare queste memorie disperse. Questa storia infesta il
mio corpo; è una storia che deve essere condivisa perché parla di ognuno di noi, e per ognuno di noi. 

 

EXN- Descrivi il tuo progetto a lungo termine Future Monuments come un’investigazione circa la re-
invenzione del memoriale umano, nel passato, presente e futuro. Come affronti la questione della
monumentalità in maniera performativa?

 

Il progetto non riguarda la monumentalità in quanto tale, piuttosto il monumento come fugace, vivente e
attivo. È il corpo vivente a rendere fatti e situazioni infinite. Le statue di bronzo si sgretolano e decadono, ma
le storie raccontate continueranno a muoversi nel tempo e a ispirare cambiamenti nel modo in cui le comunità
sono formate e rappresentate. La percezione stessa della monumentalità rende il monumento statico. Il
monumento come performance ci permette di riconsiderare quel che facciamo con le nostre memorie, le
nostre voci e come collochiamo noi stessi nella realtà.

 

Future Monuments riguarda il tentativo di commemorare e riconciliare, guarire… diventare più umani. Per
me il corpo, la carne, contiene e conserva memoria. Il corpo parla. Io uso il mio corpo a causa della mia lotta
con la Leucemia, quando ero bambina. La chemioterapia mi ha preparato. Ho seguito sette anni di
trattamento per riuscire a riconciliarmi con il mio corpo. Non potevo parlare e avevo perso la memoria,
quindi l’unico strumento di comunicazione col mondo esterno era il mio corpo, la sua presenza nel mondo. Il
corpo è per me il territorio sul quale la storia si dipana.

 

EXN- Il tuo interesse nel ri-pensare il monumento, oltre le visioni storiche dominanti l’Occidente, prende
corpo anche nel progetto collaborativo Squat Monument. Puoi dirci qualcosa di più circa il tuo rapporto
con la città di Berlino, con i suoi modi di rappresentare e/o nascondere il passato coloniale di un paese
come la Germania?

 

Il progetto Squat Monument racconta la storia della produzione delle Storie Mondiali, fondate su sistemi
coloniali attivi ancora oggi. Berlino è una montagna di detriti, prodotti da questi passati, ed è anche la città
che ha servito quale macchina da costruzione per la creazione e divisione del continente africano (avendo
ospitato la Berlin-Congo Conference nel 1884-85).

http://www.futuremonuments.com
http://www.futuremonuments.com


 

Nathalie Mba Bikoro, Demounting Doegen, Performance, July 2016. Photography ©Inês Valle. Courtesy:
the CERA PROJECT.

 

Ricordo gli scritti di Franz Fanon sulla dissonanza cognitiva (Black Skin, White Mask, 1952), che conduce al
totale rifiuto di specifici eventi dopo un particolare trauma. Non sappiamo come rappresentare la nostra
memoria, e quindi finiamo per non saper vivere il presente. Gli archivi di Berlino contengono ancora tutti i
loro “monti Kilimangiaro” di detriti coloniali, che spaziano per la durata di due Guerre Mondiali. Molti
simboli di nazionalismo Tedesco rimangono incastonati nei vecchi simboli dell’impero Afro-Germanico
ancora visibili in città, mentre altrettanti sono stati cancellati, così che la nazione potesse dimenticare la
responsabilità di parlare, vedere e pensare questa parte del proprio passato. Tuttavia saper guardare è
cruciale, se si vuole guarire un trauma. Quello che è successo in Germania e sotto il suo modello coloniale è
assimilabile alla storia del resto del mondo.

 

Come performance artist, mi faccio carico del compito di divenire un dottore. Ogni persona in questa città è
un monumento, ognuna contiene un archivio inesplorato. Questa è la magia del dottore: occupare, innescare,
(ri-)attivare.

 



EXN- Vorremmo esplorare più a fondo le ragioni del lavoro che hai presentato il 30 luglio scorso nello
spazio londinese Cera Projects, Demounting Doegen. Da dove viene l’idea centrale alla base di questo
progetto?

 

De-costruire significa de-materializzare, attivare una memoria e trasmettere una conoscenza che è stata
sepolta dalle narrative dominanti. Demounting Doegen è una performance, parte del mio progetto di ricerca
Squat Monument. Squatting (occupare illegalmente ndt) significa riconsiderare, cambiare e rendere visibile
qualcosa che ispirerà una trasformazione nella percezione della realtà. Per realizzare il mio proposito ho
deciso di ritornare alla magia dell’immagine in movimento. È stato il cinema di propaganda afro-tedesco a
spingermi a riconsiderare la mia posizione in Europa. Molti di questi film di propaganda sono girati proprio a
Berlino; per questo scopo interi villaggi africani venivano ricreati in studio, mentre prigionieri di guerra,
soldati delle colonie francesi e britanniche, erano usati come decorazioni di scena, per poi essere uccisi
durante il periodo di realizzazione del film. Negli archivi della città è possibile recuperare testimonianze
dirette di lavoratrici afro-tedesche, impegnate presso gli studi UFA: “Hanno sparato ai nostri fratelli, 200 di
loro sono morti sul set durante la realizzazione di Victory in the West” (1943). Non si trattava più di cinema,
ma di storia. Il modo in cui la memoria di questi film è stata preservata non permette di riconoscere la vera
storia di questi massacri.

 

A partire dalla Seconda Guerra Mondiale la partecipazione di africani in film di produzione tedesca si fa più
rara, ma prima e durante la Grande Guerra la loro presenza era molto più prominente, e donne africane
riuscivano spesso a conquistare ruoli da attrice protagonista – anche se i loro personaggi erano sottomessi a
stereotipi di africanità che dovevano rinforzare l’idea di una supposta superiorità teutonica. La Germania
d’allora perseguiva molti progetti coloniali, anche di là dall’industria cinematografica. Università e musei
lavoravano di comune accordo alla creazione di un fittizio sapere universale, da configurarsi nella forma di
un Museo Della Cultura Mondiale. Questo era un sapere prodotto e trasmesso da soli uomini, poiché le donne
non erano considerate produttrici di cultura. Scienziati e pseudo tali usavano i molti campi coloniali gremiti
di prigionieri di guerra d’origine africana e asiatica, combattenti nelle truppe francesi e britanniche, per
esercitare le loro antropologie criminali.

 

Un linguista di nome Wilhelm Doegen ha registrato le voci di molti di questi prigionieri, per la maggioranza
uomini. Il suo focus di ricerca riguardava le pronunce e gli accenti, quindi non c’era nessun interesse al
contenuto di quanto era detto e registrato. Le registrazioni collezionate erano quindi esibite in gallerie e fiere.
In quelle registrazioni era possibile ascoltare, indistintamente, richieste d’aiuto, storie personali o barzellette.
Attraverso le voci dei soldati uomini, le donne riappaiono come madri, mogli, figlie e sorelle. Oltre 5.000 di
queste registrazioni sono arrivate fino a noi, e la maggior parte di esse sono ora conservate in una piccola
stanza nell’Università Humboldt di Berlino. Quello che m’interessa è il modo in cui l’immagine delle donne
emerge nel lavoro di Doegen. 

Demounting Doegen è una proposta, un suggerimento sui modi di ascoltare voci, che parlano una storia
violentemente tacitata. Doegen diventa un simbolo anche per sistemi ancora in vigore, che necessitano un
deciso cambiamento. Questi sistemi sono diventati le pietre miliari e i monumenti che dominano il nostro
modo di pesare e agire, mentre la performatività ci permette di avviare un processo di smantellamento di
questi miti coloniali.

 



Nathalie Mba Bikoro in collaboration with Anaïs Héraud, Squat Monument, 2016. Photo by Kinga
Michalska.

 

EXN- Il lavoro d’archivio è elemento centrale in Demounting Doegen. Come ti relazioni all’archivio,
strumento tradizionale della dominante e parziale storiografia occidentale?

 

Il compito dell’archivio dovrebbe essere de-modernizzare e garantire accessibilità alla comunità che lo
produce. L’incongruenza è scatenata dalla categorizzazione e ‘inscatolamento’ della memoria, che deve
essere attivata, in un modo o nell’altro, per rendere i passati visibili e riportarli al sapere culturale corrente.
Un archivio deve essere mobile. Deve generare nuove domande, nuove architetture e archeologie.



 

Lavorando negli archivi si capisce facilmente che chi li coordina non sa come gestire la quantità di
informazioni che essi contengono. Ci sono immagini mai visionate prima, testi letti per la prima volta, e la
digitalizzazione di questi documenti spesso non garantisce la loro conservazione nel futuro. Preservare vuol
dire rendere visibile, ma in questa pratica molto tradizionale il più delle volte il materiale non riesce a
muoversi nella direzione delle comunità che l’hanno prodotto e trasformato. La sensazione che ho, quando
lavoro in un archivio, è quella di trovarmi dentro una casa che sta bruciando. Ogni immagine, testo o suono
ispira una memoria, una biografia personale, e il mio corpo si attiva, in risposta. Lavorare in archivio è per
me un’infinita conversazione con dei fantasmi. Ogni cosa è una storia. Ogni cosa è un mito, e solo grazie al
mito ci è permesso di creare, posizionare la nostra identità e comprendere le verità degli altri.

 

L’archivio non è un prodotto della storiografia occidentale, a esserlo è la pratica della sua conservazione.
Dico questo perché credo che l’archivio possa essere fatto di altri materiali, voci e storie del tuo passato
familiare, ad esempio. Non puoi trovarle su Google, ma puoi viaggiare verso di loro nel mezzo della foresta
pluviale. Gli archivi ti permettono di viaggiare verso l’ignoto, in un processo di costante ritorno.

 

EXN- Credi che la pratica della performance possa stimolare un cambiamento nella comprensione dei
passati storici, e nella ridefinizione dei modi della storiografia?

 

Al momento la mia pratica, in particolare il progetto Squat Monument, punta ad attivare e riconsiderare il
ruolo degli archivi, del sapere e di come la comunità lo trasmette. Questo conduce inevitabilmente a
cambiamenti rilevanti nelle esperienze sociali. Un archivio è sostenibile solo se c’è una comunità ad attivarlo.

 

La storiografia è un’antropologia pericolosa. In una prospettiva storiografica tradizionale la storia è
gerarchica e cronologica, e questo è anche il limite degli archivi. Attivare tramite il gesto passati, memorie e
detriti può ispirare la configurazione di una relazione rizomatica di tempo, luoghi ed eventi. La Storia non è
altro che un complesso di storie che mettono le persone in movimento. Alcune di queste storie sono basate su
fatti, ma non dicono verità. Altre sono miti, ma rendono le verità visibili. Il corpo performante crea un
sistema aperto di pensieri e azioni, intrecciando voci, immagini ed eventi in una costellazione connessa con
diverse persone, spazi e tempi. Il ruolo di questo corpo, di questo mito, è trasformare gli archivi in un corpo
di Hydra, con molte teste in movimento attraverso terra e acqua, la cui immagine è il risultato di un sapere
prodotto da molteplici culture.

 

Nel ri-raccontare le storie di altri, con altra voce e altro corpo, si crea uno spazio di de-colonizzazione del
sapere, capace d’ispirare cambiamenti sociali nelle nostre comunità.

 

Squat Monuments, video-essay by Nathalie Mba Bikoro and Anaïs Héraud, trailer.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



