DOPPIOZERO

Onore

Francesca Rigotti
5 Settembre 2016

«Onore» appartiene allafascia dei termini desueti che ci tocca in qualche modo rivitalizzare. Franco Cardini
ne ha scritto di recente in una collana dell’ editore il Mulino di Bologna intitolata «Parole controtempo»,
parole fuori moda. Ma che cosa e mai I'onore? E se é cosi datato, a che scopo parlarne, soprattutto nell'ambito
del sistema politico democratico nel quale viviamo, peraltro non in ottima salute?

Lademocrazia ela sua attualecris

Chelo stato di salute della democrazia non siadei piu floridi, e non soltanto di certo in Italia, & davanti agli
occhi di tutti. Il tasso di credibilita delleistituzioni della democrazia rappresentativa e sempre piu basso; la
gente ha sempre meno interesse verso i partiti e le elezioni, mentre gli eletti s sganciano sempre di piu
rispetto agli elettori, arrivando aformare una“casta” separata e autocel ebrantesi. Viene meno la
discriminante destra/sinistra e con essa la rappresentanza del gruppi svantaggiati di cui lasinistra e sempre
stata sostenitrice, e questo € un grave problema (anche) filosofico perché non basta riempirsi la bocca del
«bene del paese» se non si sa quale bene si vada cercando. Anche |'attuale Presidente del consiglio italiano
ando a Arcore ainchinarsi a potente giustificandosi col fatto che lo faceva «per il bene di Firenze»: quale?

Se poi a questo panorama si aggiunge |'avanzare della diseguaglianza economicatale per cui nella stessa
azienda vi sono persone che incassano (mi vergogno di dire guadagnano) cento o duecento volte tanto quanto
riceve un impiegato del pit basso livello; ol fatto chei prodotti di lusso si vendano come non mai quando la
gente non hai soldi per arrivare allafine del mese, resta da chiedersi se democrazia, eguaglianza e diritti
abbiano piu senso e soprattutto se siano compatibili col dominio del capitale finanziario e coi giochetti delle
societa per azioni.

Gli impegni che non impegnano

Guardiamo ora a un altro aspetto tipico delle nostre societa democratiche: il nucleo di significati che girano
intorno all'impegno: patto, promessa, vincol o, obbligazione in prospettiva morale e interrelazionale. Bene,
0ggi € aumentata la resistenza ad assumere e rispettare impegni e obbligazioni, a causa della spiccata
propensione verso gli impegni che non impegnano e le promesse non vincolanti, revocabili, riformulabili e
negoziabili. Si tratta del tema del declinare della coerenza, messo in rilievo da Robert Nozick e piu volte
ripreso da Remo Bodei; spiega che non ci sentiamo particolarmente legati aimpegni precedentemente
assunti in quanto il flusso della storia, della nostra storiaindividuale intrecciata con quella del mondo


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/onore
https://d10.doppiozero.com/francesca-rigotti

circostante, modifica tutto, comprese le decisioni passate. Tutto cio a noi sembra molto umano, quasi una
costante del comportamento e del carattere, main realta € una posizione che ha modificato nel tempo quello
che erail carattere ferreo dell'impegno pattuito, di cui divinita garante era, nel mondo romano, Fides, la
fedelta/fiducia. Oggi invece assistiamo apatici a cambiamenti di posizione del politici, esaltiamo I'elogio del
perdono nel caso dei peggiori tradimenti amorosi, politici e intellettuali; accettiamo I'idea del condono e
magari anche del fatto chei debiti contratti in fondo si possono anche non pagare. Tutto ¢io non sarebbe
soltanto una caratteristica dei nostri politici quanto il risultato di una tendenza cresciuta nella societa
moderna, a sottolineare il peso del tempo e delle trasformazioni che esso introduce nell'impegno preso, che
sia esso un semplice appuntamento, un matrimonio o un debito economico.

L'onoretramitela parolad'onore

Scadono i patti, scadono gli impegni, tanto pit quelli presi sulla parola. La parola? La parola, anche se
sembra cosi anacronistico, cosi fuori moda ai tempi liquidi e fluidi di Internet, d'onore, quellachei greci
chiamavano mythos anankaios, la parola necessitante, la parola che vincola. La parolad'onore suggellail
patto, come il sigillo suggellala ceralacca quando e ancora morbida: ti do la parola, cioé la parola
performativa, la parola che nel venire enunciata compie un'azione, quella della promessa e dell'impegno,
dove I'onore e chiamato aintrodurre la condizione finale: se non rispetto il patto dopo che ci ho messo
I'onore, perdo lafaccia e lareputazione.

Onoreegloria

Eccoci giunti all'onore tramite la sua parola dunque; all'onore che e termine spesso accoppiato a quello di
gloria, con lagquale condivide lanozione di riconoscimento — diremmo oggi — o di premio — s sarebbe detto
in passato — di unavirtu, di una eccellenza: I'onestd. Come un dottorato honoris causa, che riconosce una
prestazione eccellente e la premia con un titolo. Honor, dicevalatradizione romana, est praemiumvirtutis; la
stessa tradizione che affermava che anche gloria € ricompensa di unavirtus che di per sé impone solo fatiche
e sacrifici. Lagloria conquistata con azioni virtuose € quasi sinonimo dell'onore raggiunto con attivita oneste
e di beneficio alla comunita. E qui risiede la grande differenza con la nozione di celebrita: perché adifferenza
degli eroi, le celebrities, attori, cantanti, sportivi, nullafanno per il bene degli altri, se non forse regalare loro
gualche momento di svago con le loro frivole performances.






A noi interessa anche raccogliere il concetto di onesta qui collegato all'onore: onesta e onore fermentano
infatti nello stesso brodo concettuale di origine latina. Honos e honestus fanno parte infatti dei concetti di
base indispensabili per lacomprensione della sensibilita dei romani. Allabase del concetto di honos c'é una
forza verbale che sottolinea l'intervento esterno: io riconosco te. Anche nell'honos romano come nellatimé
grecaein gioco infatti laforma esterna, I'atto di riconoscere onore a qual cuno, piuttosto che laformainterna
di provare senso di onore. La piu importante derivazione dal sostantivo honos e |'aggettivo honestus, che
significa originariamente «degno di onore», «degno di riconoscimento», ma che ben presto s trasformain
concetto morale, passando dal designare «cio che e degno di riconoscimento da parte della gente», cio che e
bene, cid che € moralmente buono, in sintonia con la traduzione, privilegiata da Cicerone, del greco kalon (il
bene morale) non con pulchrum ma proprio con honestum. Insomma honestum indica la misuradel corretto
comportamento umano, la norma assol uta della sfera etico-morale, pur conservando sullo sfondo quel senso
di «degno di riconoscimento» che riconduce il principio all'ambito dei rapporti sociali. Cresciuto sul terreno
del riconoscimento e dell'onore proprio dell'honos, I'honestum passa con Cicerone a definireil bene eil
lodevole in s&; e sarain questo senso che verrarilevato dallateologia e dalla terminol ogia scolastica e filtrera
poi nel nostro stesso linguaggio, fino a momento nel quale subira—in anni anoi recenti —unatorsione
economica, andandosi aincistare nella sfera del denaro: onesto diventera cosi chi non ruba, non corrompe,
non froda.

L'onore degli onesti

Onore e comungue un concetto complesso e polisemico, che da sempre racchiude i sensi di rispetto e
riconoscimento, ma anche quelli di onorificenza e carica pubblica (come nel cursus honorum), trattamento
preferenziale, rango. L'operazione cheio propongo qui di fare € di spogliarei termini daincrostazioni quali
I'onore delle societa di ancien régime, I'onore aristocratico, il duello d'onore, il delitto d'onore con tutto il suo
armamentario di un onore maschile dato dall'onesta (nel senso di castitd) femminile, di compiere insomma
un‘operazione di ripulitura dell'onore per riproporlo come una virtu democratica, un onore, come dice il titolo
di un mio saggio, degli onesti. L'onore democratico € nella mia proposta qualcosa di piu delladignita e del
rispetto. Questi vanno infatti riconosciuti a ogni animale umano (e forse anche non umano, e forse anche a
entita naturali come il paesaggio, e aenti artificiali come le opere d'arte e di cultura); I'onore € invece un
valoredi cui ciascuno é responsabile, € un rispetto meritato, una dignita attiva.

Ho appena esposto alcuni degli argomenti contenuti nel mio saggio del 1998, L'onore degli onesti, elaborati e
affiancati damolti altri nel libro Onesta, uscito nel 2014. Non mi sono trovata sola nel condurre questa
operazione di riportare I'onore nell'ambito della discussione pubblica ma ho avuto ameno altri due compagni
di strada, i quali come me non considerano I'onore un relitto del passato da mandare aimpolverarsi in soffitta
ma hanno cercato di riabilitarlo e reintrodurlo nella filosofia politica. Sono i due filosofi politici
contemporanei, Avishai Margalit e Anthony Kwame Appiah, ei principali loro testi che trattano dell'onore
sono relativamente La societa decente, del 1996 e Il codice d'onore, del 2010.

Il primo libro non hal'onore nel titolo ma ce I'ha nell'anima, per dir cosi; il suo autore e infatti un ebreo
israeliano che insegnava alla Hebrew University di Gerusalemme, quando scrisseil libro, che € una
traduzione dall'ebraico. La societa decente €, nella definizione di Margalit, una societa che rispetta la dignita
del suoi membri non umiliandoli, dove umiliare e umiliazione (gettare aterra, humus, in senso letterale,
gettare in discredito in senso figurato o metaforico) sono pratiche che ledono il rispetto e I'autorispetto.



Ma umiliazione € in particolare uno degli antonimi principali di onore, dove l'altro e vergogna. Ma mentre
con lavergogna la persona assume su di sé la responsabilita dell'azione considerata scorretta, quindi s
vergogna, nel caso dell'umiliazione la persona subisce una sottrazione di onore e rispetto da parte di altri,
indipendentemente dal suo comportamento. L'azione del vergognarsi e riflessiva e la persona perde |'onore
agli occhi degli altri eai propri, quelladell'umiliare € data dall'esterno, spesso soltanto per esprimere un
rapporto di forza. Nel mondo antico Aiace si suicida per vergogna, I'imperatore Valeriano subisce
['umiliazione di essere messo aterra e trattato come uno sgabello; nel nostro mondo, alcune pratiche dello
stato sociale umiliano e stigmatizzano coloro che hanno perso il lavoro e che si trovano in condizione di
bisogno. Una societa decente non si comporta a questo modo perchéin ogni persona merital'onore
dovuto, un onore universale e universalistico che Margalit di fatto fa quasi coincidere con dignita e rispetto
dal momento che € atutti dovuto semplicementein virtu del fatto di essere persone, macheil nostro autore si
ostina a chiamare onore; forse perché il termine e pregnante, forse perché la parola e gravida di senso con
tutto il suo peso, almeno in ebraico, dove la parola per onore € kavod, derivato dall'aggettivo kaved che
significa pesante, carico di beni, di proprieta. Si potrebbe pensare a qualcosa di simile per il latino, dove
abbiamo honos (onore) e onus (peso, carico), avvertibile anche in italiano nel gioco linguistico traonore e
onere, ma dove quell'acca sembra ergere tradi essi un confine invalicabile.

L'altro autore che e tornato ainteressarsi in tempi piu vicini aoggi dell'onore € Qwame Anthony Appia,
filosofo statunitense di origine britannica e ghanese, che definisce I'onore non soltanto in relazione allo
sguardo e al riconoscimento degli altri, ma anche come forma di autorelazione della persona comprendente il
riconoscimento e lastimadi sé. L'onore interviene secondo Appiah nelle rivoluzioni morali, quando un certo
mondo d'onore entrain competizione con un altro mondo d'onore alternativo, il quale, imponendosi, rende le
consuetudini vigenti oggetto di ridicolo e di disprezzo atrui, suscitando imbarazzo e vergognain chi le
pratica. I| cambiamento si rende possibile quando la propria pratica non € piu reputata onorevole maviene
percepita, all'interno ma grazie anche allo sguardo dall'esterno, come stato di arretratezza. Non sono
importanti tanto le condanne esterne, viste per 1o piti come intrusive e quindi ignorate, mala pressione
internadei gruppi piu avanzati, sulla quale occorre che agisca l'incoraggiamento esterno. Gli esempi proposti
da Appiah sono il duello in Europa, la schiavitd negli Stati Uniti, la fasciaturadei piedi in Cinaelaviolenza
contro le donne in Pakistan.






L'appello viene comungue fatto all'onore perché I'onore conta; 1o affermava anche un giornalista e saggista
dello scorso secolo, Indro Montanelli, persona di ingegno acuto, anche se di errori ne avevafatti eccome,
primo perché era stato fascista e secondo perché aveva appoggiato il Berlusconi prima maniera. In risposta
allalettera di unalettrice che si lamentava della disonesta dei politici, Montanelli rispondeva lapidariamente,
sul Corriere della Sera dell'11 ottobre 1996: «I buoni stipendi non bastano per conservarsi onesti: bisogna
sapere che cose I'onore». |1 senso dellafrase si ricava pensando al fatto che la soluzione piu frequentemente
avanzata di fronte alla tentazione di coloro che maneggiano grandi somme di denaro e di pagar loro grandi
somme di denaro. Lo aveva ben capito Machiavelli, quando esortavail principe adare «onori e cariche a
ministro, accio che non abbia a desiderare ancora pitl onori». Questa e lalineadi chi risolvei problemi
unicamente con I'economia e senza lafilosofia; chi invece si ostina a pensare (come Appiah, come Margalit)
che anche le idee svolgono laloro parte, notera che non basta l'oro degli stipendi d'oro a placare lafame
d'oro, anche se cio, diciamolo, aiuta. Bisogna anche sapere che cos'é |'onore. Bisogna per esempio sapersi
vergognare, perché lavergogna € un ottimo indicatore del fatto che si percepisce di aver commesso un'azione
disdicevole; bisogna non soltanto ascoltare lavoce della coscienza, legataa senso di colpa, ma anche temere
il giudizio degli altri, purché questo sia critico e non compiacente. Bisogna avere idea di che cosa significano
onesta, impegno, fedeltd/fiducia.

Anche Franco Cardini, nello studio sull’ Onore sopra citato, effettua una sua riproposta del medesimo,
esaltandolo in maniera non ben argomentata come valore cristiano, sostenuto dallafede in «un Dio fatto
Uomo». Rifacendosi alle parole del Pontefice Cattolico Romano Mario Bergoglio, Cardini propone di
sostituire sial’ onore particolaristico sia anche la dignita universalistica con un nuovo senso dell’ onore situato
nella cultura dell’amore per il Dio cristiano «povero e crocifisso». Non una parola viene spesa da Cardini per
condannare lariduzione dell’ onore femminile agli aspetti della condotta sessuale, ma molte parole vanno
invece a mettere sullo stesso piano la sceltadi combattere per I’ onore dei camerati aderenti alla repubblicadi
Salo e quelladi lottare per laliberta di antifascisti e partigiani. Non & questo I’ onore, vecchio o nuovo, che mi
interessa.

Onore eimpegno

Della attuale volubilita dell'impegno e della parola che |o sanciva abbiamo gia detto; vorrel tornare su quel
punto presentando un caso non recente di esercizio di contratto verbale solido, di epoca rinascimentale: il
caso dell'impegno pattuito tra Shylock e Bassanio ne Il mercante di Venezia di Shakespeare. Impegno é tra
I'altro un termine la cui etimologia s richiama a un senso di saldezza e compattezza; derivainfatti dal verbo
latino pango e dal greco pégnymi, voci foriere di significati quali «fermare, consolidare, fortificare», ma
anche «rendere solido, gelare coagulare». 1l pegno e I'impegno istituiscono una garanzia grazie alaquale
gualcosa che erafluido e instabile diventa fisso e solido, come la ceralaccaindurita. Le parole volano e
fluiscono, mala parolas ferma, si consolida, si gela, si ghiaccia.

Il dramma di Shakespeare sollevail sipario su un mondo in cui il contratto verbale fondato sulla parola aveva
la consistenza della pietra e del ghiaccio; eravincolante come il logos anankaios, avevalaforzadi generare
diritti erivendicazioni e ladignitadi essere rispettato daleggi e autorita anche di alto grado.

NellaVeneziacheistitui i ghetti nel quartiere delle antiche fonderie, gli ebrei erano considerati alla stregua di
bestie, né Shakespeare era da meno, quando mette in bocca a Shylock la proposta oscena di tagliare una



libbradi carne vivadal corpo di Antonio nel caso Bassanio non paghi i debiti all'usuraio. Eppureil contratto,
anche se verbale, anche se stipulato da un ebreo, € degno di rispetto; Shylock conosce il suo diritto e sachela
parola che lui e Bassanio si sono dati € legittima. Sara soltanto I'intervento di Porzia, la quale, travestitada
avvocato, spieghera che I'amputazione della carne andra compiuta senza versare nemmeno una goccia di
sangue cristiano, a sciogliere la situazione afavore di Antonio: nemmeno il Doge puo infatti fermareil corso
dellalegge e infrangere la parola che per tutti vale, Veneziani e stranieri, permettendo aVenezia di
prosperare. Una parola d'onore, potremmo chiamarla, solida e attendibile, che fa si che si possa avere fiducia
in chi la pronuncia

Onoreefiducia

Si tende ad aver fiduciain chi si comportain manieraretta e corretta. Molto spesso pero chi concede fiducia
non e sicuro delle intenzioni dell'altro ma e invitato o costretto dalle circostanze ad averla: non sase la
persona cui concede fiducia € onesta e s comporta onorevol mente.

Introduciamo qui anche I'argomento etimol ogico ma non nelle lingue neolatine quanto nelle lingue nordiche,
dovefiduciaefidars s dicetrust (ingl.), trauen (e Vertrauen in ted.), vortroende in svedese, vertrouwen in
olandese. Allabase di questi vocaboli c'e€ una comune radice dell'antico verbo norreno “treysta”, che ritorna
nell'aggettivo traust (solido, steadfast) e nell'antico anglosassone tr?wen; matr?wen rimanda al'inglese true
etruth, vero, verita. Le lingue nordiche mettono in rilievo il legame trafiducia, solidita e verita, perché
guesto vero e coerentemente etico con quel che si dice. Vero e qualcosadi cui posso fidarmi perché e solido,
onesto e sincero, giacché il termine honesty, pur avendo la stessa origine latina, nella lingua inglese, € molto
piu legato alla nozione di sincerita che nellalinguaitaliana. Noi conserviamo questo senso nell'avverbio
“onestamente’, quando lo usiamo proprio nel senso di “per dire la veritd’. Buona cosa per ottenere fiduciae
mantenersi onorevoli, in ambito intersoggettivo, € dire la verita, dimostrarsi sinceri e onesti. Passiamo
dunque al collegamento tra onore e onesta.

Appelliamoci ancora una volta a Shakespeare; questa volta a suo Otello, latragedia nella quale piu spesso
ricorrono i termini honest e honesty e nella quale si pud osservare come il significato si stia trasformando;
honest puo significare ancora buono e corretto (come nell'antico honestum), mentre il nuovo senso di honest
diventa quello di non mentire, non ingannare, mantenere le promesse, non rubare. L'aggettivo perde, se
attribuito all'uomo, il senso di degno di ricevere onore, mentre per le donne conservail senso di onesta
sessuale, lavirtu di chi s mantiene casta e pura

Onoredemocratico

Per concludere ora mettendo insieme il termine onore con |'aggettivo democratico, diremo che e vero che
abbiamo alle spalle un ventennio nel qualeil dire una cosa oggi e smentirladomani era una pratica comune e
accettata, e che un'intera generazione e cresciuta, in Italia, assistendovi, e temo ritenga normale ripeterli.
Eppure vorrei spezzare egualmente una lancia sul fatto che anche in una democrazia, soprattutto in una
democrazia, |e persone, soprattutto quelle che detengono ed esercitano il potere, politico, economico,
mediatico, non possano essere indifferenti all'immagine che esse s fanno di loro stesse e aquella che gli altri
s fanno di loro, a loro onore insomma. L'onore e la sua parola sono fondatori di moralita, integrita, dignita,
fiducia. Le societa politiche democratiche sono unioni di ispirazione contrattuale; nel loro DNA (vedi
Hobbes, Rousseau, Rawls) & sedimentata l'idea di un patto tra cittadini liberi e uguali; ma patto, promessa,
parola, non fanno parte soltanto della geneal ogia ma presiedono in ogni momento al rapporto tra elettori e



eletti, come pure ala gestione in generale della cosa pubblica. La promessa poi € una componente essenziale
del comportamento umano, anche se € normale e giusto che vi siano, se motivate, deroghe, modifiche,
sospensioni delle promesse.

E tuttavia se la promessa viene svuotata di ogni contenuto e pitl 0 meno mai rispettata, perde completamente
di significato. Nelle societa politiche democratiche non ci sono servi e padroni ma solo funzionari con
mansioni di governo che hanno da essere non solo credibili e fidati maanche leali e onesti, per essere
onorevoli. La parolad'onore e la coscienza del proprio onore da parte dei politici, connessa allaloro
posizione al'interno dello stato, insieme a un'opinione pubblica sveglia e attenta a comportamento
«onorevole» che comprende il fatto di trattare gli avversari politici non come nemici da umiliare, ma come
concorrenti da superare trattandoli con fairness nel quadro di regole stabilite, ne sono i presupposti
indispensabili. Ci sono senza dubbio politici senza onore, disonorevoli pit che onorevoli; quello che non s
capisce é perché continuiamo a mettere nelle loro mani la cosa pubblica. Ci sono anche politici d'onore e
politici senza onore, anche commercianti e manager d'onore e commercianti € manager senza onore, cosi che
sembra che essere politico, manager 0 commerciante sia una cosa, essere persone d'onore un'altra. Da una
parte s pud argomentare che lo siano; dall'altra convergono in uno se I'onorabilita fa parte del concetto del
politico (manager, commerciante). Come il fatto di rendere sapidi i cibi fa parte della definizione di sale. Ci
sara un sale che sala poco e male e sara un cattivo sale, e un politico poco onesto che sara un cattivo politico.
Maun sale che non sala & sale? Un politico disonesto & un politico? E un onorevole? No perché
I'onorevolezza e I'onore fanno parte del concetto del politico, anche se nessuno € perfetto.

*Questa € unaversione privadi note, lievemente ridotta modificata del saggio pubblicato come L'onore democratico, nelle
paginette del festival filosofia, 2015.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




