DOPPIOZERO

Non s da vitavera se non nella falsa

Alessandro Foladori
27 Agosto 2016

Fin dal sottotitolo La vita comune. Per una filosofia e una politica oltre |’ individuo (DeriveApprodi, Roma
2016, pp. 106) di Paolo Godani si presenta come un pamphlet propositivo di un intreccio indissolubile tra
pensiero filosofico e azione politica e, come ogni pamphlet, parte da una presa di posizione radicale e traccia
le linee introduttive di unateoria e una praticada fare. Il riferimento piu costante del testo, quello da cui
prende le mosse e con cui non si abbandonera mai il confronto, € senza dubbio il frammento di Walter
Benjamin che prende il nome di Capitalismo come religione.

In esso Godani trovagli strumenti d’ analisi per rendere conto della situazione esistenziale contemporanea
segnata da un’ atomizzazione atta a formare degli individui in solitudine e del tutto incapaci di unavera
comunicazione, anche se occupati tutti nelle stesse attivita, da un lato; e dall’ altro la totalizzazione di un
senso dellavitaindividuale che trovain un compimento destinale e teleologico la propria conclusione.
Entrambi questi aspetti, che sono strettamente legati, presentano un correlato a contempo geneal ogico ed
esistenziale rispettivamente in cio che Benjamin chiama «le preoccupazioni», e il dispositivo di
indebitamento e colpa. Per quanto riguarda quest’ ultimo aspetto non si tratta tanto della colpa che
assumerebbe un eroe tragico, e che quindi 1o assegnerebbe inevitabilmente all’ espiazione con il pagamento
dellavita— daun punto di vista“sociale” tale modo di intendere le cose ricorda la sequenza discontinua di
internamenti come analizzata da Michel Foucault nell’ambito delle societa disciplinari —, bensi
dell’inscrizione di ogni individuo in un sistema che, come unareligione «senzatregua e senza pietaw, é totale
e privo di zone d’ ombra che consentirebbero di costituirsi parte antagonista e sfuggire a quella stessa
inscrizione che ti individua nel momento stesso in cui ti incide nella carne un debito e una colpache s
possono ripagare solo rilanciando colpa e debito, in una destinazione senza compimento perché gia da
sempre compiuta.

A partire daqui I'insorgere di preoccupazioni costanti e assillanti che, preso atto dell’ assenza di ogni
possibile via d’ uscita comune, non fanno altro che approfondire solitudine e colpa dal momento che ognuno e
preso dalla soluzione delle sue pre-occupazioni che non gli consentiranno mai di occuparsi di qualcosa, di
sentirsi ingaggiato da cio che di comune pure si riuscirebbe a vedere, a patto di poter prendere un po’ di
respiro. Se Gilles Deleuze per tuttalavita ha cercato di proporreil paradigmadi un desiderio produttivo
contro quello di un desiderio acquisitivo che per piu di due millenni ha occupato la speculazione etica e
metafisica, qui il problema diventa ancora piu profondo. Infatti nella struttura di funzionamento della
preoccupazione, per cui la soluzione di un problema gia soffoca con la consapevolezza che un altro problema
sorgera, sembradi vedereil rovescio o I’ombra piu scuradel desiderio acquisitivo che si vuole
insoddisfacibile e rilanciato da ogni oggetto che consuma. Tuttavia se ameno tale desiderio poteva portare ad
una momentanea, brevissima, soddisfazione, togliersi una preoccupazione non lascia che I’ illusione d’ una
soddisfazione negativa data dal fatto, almeno per qualche minuto, di essere lasciati in pace.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/non-si-da-vita-vera-se-non-nella-falsa
https://d10.doppiozero.com/alessandro-foladori

In contrapposizione a tutto questo Godani immagina la possibilita di un comune, di una vitacomune, che gia
scorre a di sotto della parcellizzazione capitalistica e che si tratterebbe di riscoprire o — vedremo alafine,
forse contro gli intenti del libro —di inventare. Termine paradigmatico di questa vita comune € per Godani
quello di carattere, che hal’ ambivalenza di funzionare benissimo siain un contesto di “comune”, siain
guello di unaidiosincrasiaindividuale. Se nel secondo caso indicail tratto proprio, o appropriato, di ciascuno
nella suaindividualita e che eventualmente potra fare societain consorzio contrattuale con atri caratteri; nel
primo caso non ha altra valenza cheil tratto da commediante, che ognuno si trova arecitare con una
distanzatale da non prevedere un sostrato cui applicarsi né appropriazione possibile, nel gesto di una pura
espressione. Si tratta di pensare a un mondo che Godani chiama, operando un rovesciamento giaimplicito nel
libro di Robert MUsil, di «qualita senza uomo», in cui sono i tratti singolari ad essere condivisi e aintessere
un multiverso di relazioni e ambienti che potremmo definire con il termine simondoniano di transindividuale
: apatto pero di far saltareil dispositivo ontologico societa/individuo, che prevede di scegliere aquale
termine concedere una realta effettiva — operazione, questa, sulla quale Godani tende a sorvolare,
coerentemente con le sue posizioni argomentative che di fatto non prevedono il sussistere di qualcosa come
un soggetto.

Scrive Benjamin in Capitalismo come religione: «Anche lateoria freudiana appartiene al dominio
sacerdotale di questo culto. Essa € concepita interamente in modo capitalistico. 1l rimosso, la
rappresentazione peccaminosa, € — per una profonda anal ogia ancora da esaminare (ci proveranno altri,
attorno al 1972 [n.d.A.]) —il capitale, che gravadi interessi |’inferno dell’ inconscio». Paolo Godani sembra
assumere tale punto e, proponendosi di pensare a questa vita comune senza soggetto, sottrae ala psicoanalisi
il suo punto di applicazione piu proprio. Questo gli consente di abbozzare dei ripensamenti di condizioni
mentali e stati d’animo che egli sente urgenti daindagare — la depressione, la paranoia, I’amore, il feticismo e
la melanconia— non come affezioni che colpirebbero qualcuno, bensi come stimmungen coll ettive, come
risonanze transindividuali, tutte pronte a mostrare laloro doppiafaccia e a poters trasformare in risorse. Se
depressione e paranoia sono atmosfere individualizzanti/assoggettanti che precludono anche la percezione di
gualcosa di comune, esse possono essere ribaltate e mostrate come comuni nellaloro costituzione piu intima.
Se feticismo e melanconia pervertono il desiderio, mostrano anche altri accessi possibili allo stesso
desiderio, nei termini di un attaccamento ai tratti non individuali il primo, e di una veggenza contemplativa
senza oggetto il secondo. Cosi come |’ amore diventatragico e destinale quando incatenato allafedelta per

I” oggetto amato, mentre diviene libero e gioioso nell’ affermazione dell’ incontro d amore.

Intutto il testo di Godani |’ attenzione si pone, anche sulla scortade L’ uso del corpi di Giorgio Agamben, sul
come delle forme di vita, sullaloro molteplicitadi stili e modalita espressive, sul loro essere in comune.
Proprio per questo, nel momento in cui si tratta di provare a stilare una proposta etico-politica, diventa
necessario ribaltare il che fare? di Lenin per trasformarlo in un come fare? E larisposta ha a che vedere con
I" affermazione di un’immanenzaradicale della vita comune, laquale si sottrae ad un progetto che
consentirebbe di realizzarla, al prezzo del sacrificio di cio che non € necessario ad alimentare il progetto
stesso. Lavitacomune si porrebbe quindi in una dimensione eterogenea rispetto a dispositivo mezzi/fini, ed
eterogenea quindi, sostiene Godani, al tempo cronologico. Proprio questo si presenta come il punto piu
problematico del libro, poichéil capitolo dedicato alla struttura del tempo € anche quello in cui emergerebbe
con forza |’ aspetto pratico, ed evidentemente el capitolo centrale del testo (anche nelle intenzioni

dell’ autore, che vi rimandain nota per tre volte).

Li Godani ricusala proposta di Francis Fukuyama sulla fine della storia, tuttavia, escludendo qualsiasi tipo di
rapporto progettual e tra presente e futuro e non costruendo un altro tipo di relazione possibile, arrivaa
tematizzare qualcosa di ben piu disperato come unafine del mondo. In tal modo non si pensa affatto un’ uscita



dalla cronologia (affidata bergsonianamente al rapporto presente-passato nei termini di una memoria
materiale), mal’ asserzione di un presente perpetuo in cui — Godani lo riconosce — il sentimento dominante
non puo che essere la disperazione. Quest’ ultima stimmung mostrerebbe il suo lato comune nel momento in
cui si scollega dalle speranze disattese per voltarsi a contemplare cio che esiste in quanto tale, nella speranza
che siaddl tutto esatta quella favola secondo la quale il mondo messianico e esattamente questo mondo, solo
spostato di un millimetro. Eppure sarebbe forse meno disperante prendere sul serio quel breve cenno delle
tes Sul concetto di storia di Benjamin secondo il quale agli uomini «é stata consegnata una debole forza
messi anica», e cominciare a pensare al mondo messianico come questo mondo, solo da spostare di un
millimetro.

Lo stesso Paolo Godani sembra pensare a qualcosa di migliore della sua ultima soluzione quando parladi una
«strategia del disconoscimento» (p. 13) per laquale si tratterebbe di pretendere di non vedere cio chela
societa mostra come evidente, di non negare nullain effetti, madi fingere altre possibilita non previste dal
progetto totalizzante del capitale. Si tratterebbe di usare a distanza un desiderio non assoggettato per rodere la
magliadellavitasociale e riempire quei fori —dietro i quali forse non ¢’ e nulla che non vi si metta— con vita
comune. E d’atronde, la scrittura di questo libro non e forse il modo di Paolo Godani di giocareil
disconoscimento? La vitacomune € infatti scoperta quanto inventata; sostenuta quanto proposta, fabulata e
creata

Per citare Franco Fortini, citato da Godani, «non si da vitavera se non nellafalsa», perché e tramite questa
falsificazione che si pud forse inscenare una guerriglia contro debito e colpa, per continuare ad accedere ad
unavita che, ovviamente non autentica, puo pero sognare di essere libera.

Si giocherebbe qui tutta quella potenza del falso, come la chiamerebbe Deleuze, in cui € lafabulazione
comune a costituire un avvenire non progettuale, giainsito in questo presente e in questavita. Se s tratta di
combattere la mitologia colpevolizzante con una mitopoies che, come direbbe Enzo Melandri, liberaun
vissuto piu forte della coazione aripetere di un gesto calcificato, alloraforse, nel tessere larapsodia di nuovi
miti, sara necessario ristabilire un soggetto o due. Questi ultimi, comeil girotondo di prigionieri di Vittorio
Sereni, «sanno di un bagliore che verra| con dentro, a catena, tutti i colori dellavita|— e sarainsostenibile.»

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




