
 

Comanda la paura 
Ugo Morelli
25 Luglio 2016

Trasformati dall’urto della storia, arranchiamo atterriti dalla paura. Ne abbiamo di motivi per avere paura, ne
abbiamo tanti e ne abbiamo sempre avuti. Tanto è vero che con l’evoluzione abbiamo selezionato riguardo
alla paura una delle principali aree delle nostre emozioni di base. D’altra parte sono gli emotivi che
interagiscono col mondo, che sono sensibili. Sentire o provare, come si dice, le emozioni rende noi stessi
strumenti, nel senso che cambiamo, costruiamo, nascondiamo, intensifichiamo direttamente le emozioni.

 

L’antropologo William M. Reddy ha intuito, in accordo con i risultati delle più recenti scoperte su come
siamo fatti e come funzionano le nostre emozioni, che c’è una dimensione interiore nelle emozioni che non è
del tutto e semplicemente rappresentata da dichiarazioni o azioni. Siamo di fronte al necessario fallimento di
ogni sforzo di rappresentare un sentimento che dovrebbe coincidere con la nostra adattabilità. Insomma le
emozioni non sono semplicemente resoconti di stati interiori. Un’emozione come la paura, fondamentale per
la nostra sopravvivenza e la nostra storia evolutiva, non è solo un carattere di individui e gruppi sociali, ma
media tra ognuno di noi e la società in cui viviamo. È proprio quel ruolo di mediazione che va in crisi in
questi mesi. Mediare vuol dire in buona misura tradurre e noi non ce la facciamo più a contenere l’esigenza
di tradurre quello che ci accade intorno in qualcosa di comprensibile.

 

Altan, qualche giorno fa sulle pagine di la Repubblica, ha consegnato a un suo personaggio il nostro
sentimento del tempo; con le braccia conserte dice: “Ora basta”. Ma non è un’affermazione indignata o una
presa di posizione. No. È una supplica. Come a dire: non ce la facciamo più.

 

Ecco: le emozioni mediano i confini tra lo spazio corporeo e lo spazio sociale. È come se il corporeo non ce
la facesse più a contenere quello che il sociale gli propone giorno per giorno. Qualche anno fa, era il 2007,
Joanna Bourke aveva scritto che, “dopotutto, la paura è un’emozione estremamente democratica, che colpisce
chiunque contempli il rischio di morire” (Paura. Una storia culturale, Laterza, Roma-Bari 2007).

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/comanda-la-paura
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli


Rothko

 

Tutto pare sia cominciato quando noi esseri umani abbiamo scoperto il tempo. E col tempo abbiamo scoperto
la finitudine. La nostra finitudine. Da allora noi esseri occidentali, noi esseri al tramonto, ci siamo accorti che
le nostre vite sono interamente irradiate d’alba e tramonto, che si distendono fino a coprire tutta l’estensione
della luce diurna: i dispositivi e i loro nomi. Il tempo è diventato la cosa indicibile, imprendibile, ineffabile:
la più strana di tutte, la più inspiegabile, quella che illumina tutte le altre senza poter essere mai vista; cosa
gratuita, indisponibile, irreparabile: il tempo. La nostra condizione è divenuta, così, per molti aspetti
insalvabile. Da quel momento la paura è diventata nostra sodale e per salvarci abbiamo dovuto inventare
istanze salvifiche, appunto, a cui consegnare la nostra angoscia della finitudine. Abbiamo iniziato a farlo in
molti modi, sfruttando la nostra capacità immaginativa e inventiva, spinta verso l’oltre, verso l’aldilà con
molteplici vie e forme, ma tutte accomunate dal rinvio, dal rinviare a qualcosa o a qualcuno il compito di
aiutarci a risolvere le nostre angosce. Da allora nulla è più stato lo stesso, nessuna cosa è più stata la cosa in
sé e noi non abbiamo mai più coinciso con noi stessi. Avremmo dovuto poter accedere al tempo dominandolo
e invece, scoprendolo, ci siamo accorti di esserne dominati. Ci siamo accorti della nostra finitudine
scoprendo che ogni inizio ha ineluttabilmente una fine; scoprendo, in sostanza, la pura della morte.

 

Non è che prima non morissimo, ma una cosa è morire, altra cosa e sapere di morire; altra cosa ancora è
sapere di morire pur essendo capaci di concepire l’infinito e la non finitudine. Il mistero della nascita, pur
impegnativo, non è privo di paura e travaglio ma non ha la stessa portata del mistero della morte. Il primo,
per quanto inspiegabile, certo non sul piano scientifico, ha a che fare con l’inizio. Il secondo, pur spiegato
scientificamente, riduce al silenzio e atterrisce con la sua ineluttabilità, anche perché ha a che fare con la fine
di tutto per chi muore. La tensione rinviante ad altro rispetto al mondo fisico di cui siamo parte, quella



tensione rinviante che ci caratterizza e di cui siamo capaci, quella tensione che è anche alla base della nostra
autoelevazione semantica, che ci fa sentire di sentire, che ci rende capaci di creare l’arte che ci commuove o
ci fa vivere il mondo come un progetto e un’invenzione, che fa di noi gli esseri che non solo sanno ma sanno
di sapere, che ci rende in grado di generare la scienza e la tecnologia; quella tensione rinviante è anche alla
base della creazione e dell’invenzione di universi separati – sacro viene dal latino sacer che vuol dire
separato – a cui consegnare i tentativi e le speranze di elaborazione e soluzione delle nostre angosce
dell’ignoto e della morte. Quel mondo a parte, relegato, quel contesto della nostra disposizione alla religio, è
stato da noi proiettato oltre il mondo fisico perché da lì ci potessimo guardare e confortare difendendoci dalla
paura, nella ricerca di risposte a domande di cui siamo capaci e che risposte non hanno, per le quali non
troviamo nel mondo di qui le risposte. Il sacro è per molti aspetti l’invenzione di un altro mondo, separato da
questo mondo di cui siamo parte.

 

Non vi è traccia di esseri umani, da quando ci siamo accorti del tempo e di noi, da circa duecentomila anni,
che non abbiano inventato una qualche forma di sacro. Uno degli effetti di quella sistematica e reiterata
invenzione è stata ed è la separazione di noi umani dal resto della natura di cui siamo parte. Una separazione
con la quale ci siamo curiosamente collocati al di sopra della terra e aspiranti al cielo. Una curiosa terapia
della paura: un tentativo di affrontare un’ansia primaria travolgente che poi genera ansie secondarie di ogni
tipo. Sospesi a metà strada tra la finitudine angosciante a cui siamo comunque attaccati e l’eternità a cui ci
affidiamo, abbiamo desacralizzato la natura di cui siamo parte, l’abbiamo progressivamente dissacrata con
comportamenti sempre più esecrabili e ci siamo consacrati a un mondo di là da venire. Oggi ci accorgiamo di
aver iniziato a segare il ramo su cui siamo seduti e da non poco tempo dubitiamo dell’appiglio a cui abbiamo
a lungo pensato di poterci aggrappare per non cadere. Ritornare a noi senza appigli ci rende soli, troppo soli
nel nostro individualismo narcisistico. Siamo finiti nel tempo del culto dell’io e da un lato il narcisismo
individualistico ci rende cercatori di gloria fino agli atti estremi pur di renderci visibili, dall’altro ci sentiamo
troppo piccoli per contenere la paura che ci viene da tutto il mondo, prima ancora che imparassimo a tenere
quella che ci veniva dal nostro villaggio. La rete è una terribile amplificatrice di paura per esseri che sono
ancora impegnati ad elaborare la pura del vicino. Il solito, incontenibile scarto tra tecnica e valori.

 

Accanto al culto narcisistico del corpo e di se stessi, nel nostro tempo non solo il sacro mostra di non riuscire
a salvarci dalla paura ma si afferma l’uso politico e distruttivo del sacro. Sono soprattutto i monoteismi alla
base di questa deriva. Con i politeismi le cose vanno in modo diverso. Questo non significa che in quei casi
non ci sia la guerra, ma i politeismi risultano più traducibili, consentono più possibilità di approssimazione e
di mediazione. Il monoteismo comporta una radicalizzazione con conseguenti processi di negazione,
esclusione e offesa. La realtà è come noi la pensiamo e le religioni possono diventare strumento politico
radicalizzante, come sta accadendo in buona misura oggi.

 

Viviamo oggi, nella maggior parte dei casi, una solitudine pervasiva che Emanuela Fellin ha definito:
“solitudine sacralizzata”. Ci è venuta a mancare la dimensione del tempo. Tutto viene bruciato in pochi
secondi. Se pensiamo alla fotografia, come ha detto Uliano Lucas, ci sono fotografie che sono divenute icona
di un tempo. Oggi in rete, sui siti dell’informazione, una fotografia rimane per pochi secondi. Viviamo in un
eterno presente. Per essere comunità c’è bisogno di tempo. Diventiamo invece sempre più egocentrati con
poca capacità di relazione. Questa dilatazione del presente genera uno scarso senso del passato e poca
capacità di pensare il futuro. Il sacro si riduce al culto dell’io.

 



Paure interne ed esterne ci attanagliano, ma anche orizzontali, nella contingenza del tempo presente, e
verticali, derivanti dal tempo profondo da cui proveniamo, che ci finisce addosso con la conoscenza e con la
portata meravigliosa e inquietante della sua evidenza. Allora ci sentiamo piccoli e gli equilibri dei nostri
sistemi emotivo-motivazionali mostrano di traballare. La paura, insieme alla curiosità ci può prendere anche
visitando una mostra.

 

 

Ci si sente piccoli, ma proprio piccoli, dopo aver visitato la mostra Estinzioni al Muse, Museo delle scienze
di Trento. Magari quel sentimento fosse capace di lavorare in noi. Magari ci inducesse a riflettere su quello
che la nostra specie sta facendo per concorrere a causare la crisi ecologica che stiamo vivendo. Ci si sente
piccoli nella lunga durata del tempo profondo, ma anche di fronte agli eventi catastrofici a cui sono associate
le sei estinzioni che la mostra documenta. Eventi più grandi di noi che hanno causato alterazioni
dell’atmosfera, rapidi cambiamenti climatici e stress ecologici. Dalla probabile collisione di un meteorite di
dieci chilometri di diametro con la Terra alla velocità di quaranta chilometri al secondo, di cui c’è traccia in
un cratere dello Yucatan, e che sembra alla base della quinta estinzione, quella più nota, che provocò la fine
dei dinosauri, alla terza estinzione, quella del Permiano-Triassico in cui scomparvero circa il novantasei per
cento delle specie animali marine e il settantacinque per cento dei vertebrati terrestri, passando per la prima,
la seconda e la quarta, la mostra documenta la bellezza e la fragilità della vita sul pianeta che ci ospita. Ma la
più intensa esperienza di sentirsi piccoli la facciamo proprio di fronte alla sesta estinzione, quella in corso, e
alle situazioni che derivano e sono causate in buona misura dal nostro sentirci grandi, troppo grandi e



superiori, come esseri umani. Proprio quella presunta grandezza, infatti, nell’era che definiamo Antropocene,
quella attuale, caratterizzata dal pervasivo dominio della nostra specie sul pianeta Terra, ci fa sentire piccoli
per il modo in cui irresponsabilmente incidiamo sugli equilibri terrestri e stiamo mettendo a rischio la nostra
stessa sopravvivenza. Riusciremo a utilizzare la nostra distinzione di specie per trovare le vie di una
coevoluzione appropriata col sistema vivente di cui siamo parte? Questa è la domanda che ci si porta con sé
nel corso della visita alla mostra. Il progetto espositivo nasce da un importante lavoro di ricerca e selezione
dei più significativi reperti originali di vertebrati estinti provenienti da molti musei: dallo scheletro di un
grande dinosauro che accoglie il pubblico all’ingresso del Muse, al celebre cranio di Homo neanderthalensis
“Guattari I”, il meglio preservato nel nostro paese. Il percorso interattivo e multimediale della mostra
consente di conoscere aspetti originali e di fare approfondimenti particolarmente importanti, fino a sostenere
la possibilità di mettere in relazione la paleoantropologia con gli studi sul comportamento umano e con
l’economia, per evidenziare i rischi e i pericoli con cui dobbiamo fare i conti, osservando anche le affinità tra
i grandi eventi del passato e l’epoca che stiamo vivendo. Emerge così che il vincolo catastrofico delle
estinzioni sta nella scomparsa delle specie. Quello della sesta estinzione, in particolare, riguarda il fatto che
coinvolge oggi anche molte specie carismatiche che abbiamo conosciuto nel corso delle nostre vite. Certo,
un’estinzione ha liberato anche opportunità per le specie che non si estinguono. Non si tratta di essere
catastrofisti, ma di ricordare che dopo le grandi estinzioni la vita si è ripresa. I momenti di crisi coincidono
con grandi opportunità. Gli organismi che sono sopravvissuti si sono trovati in un mondo nuovo, diverso, in
cui i loro adattamenti, le loro evoluzioni adattative sono tornati utili. Oggi la responsabilità di una nuova
estinzione dipende largamente da noi, dalla nostra specie e dai nostri comportamenti. E ritorna la paura di
non farcela. L’attenzione della mostra si rivolge anche all’evoluzione linguistica e culturale e consente di
osservare non solo il valore della biodiversità, ma anche quello delle diversità linguistiche, mettendo in
evidenza lo straordinario patrimonio che le differenze che generano differenze costituisce per noi e per tutto
il sistema vivente, essendo probabilmente uno dei principali tratti distintivi e caratterizzanti della vita stessa.

 

Può quell’uomo che siamo e che si sente piccolo di fronte alle estinzioni di massa fare qualcosa per
contrastare la sesta estinzione? Con questa domanda si esce dalla mostra e si riconosce quale può essere il
grande valore di un museo che ci permette di misurarci concretamente con una delle questioni più rilevanti,
forse la più importante, con cui oggi la nostra specie deve fare i conti. La sensazione è che possiamo fare
molto ma bisogna rimboccarsi le maniche e prendere sul serio le questioni che la mostra solleva,
traducendole in azioni, scelte e comportamenti concreti. Accanto a questa sensazione sentiamo la pura di non
farcela, piccoli come siamo, ma anche pervasivi e distruttivi.

 

Allora emerge quello che forse è il principale effetto problematico e angosciante della paura: il fatto che
quell’area delle emozioni di base che ad essa si riconduce attacca in modo frontale e profondo un’altra area
emozionale che ci caratterizza e distingue, il sistema emozionale della ricerca, come lo chiama il neuro
scienziato Jaak Panksepp in Archeologia della mente pubblicato da Raffaello Cortina Editore. Quel sistema
emozionale della ricerca è necessario alla sopravvivenza e lo avvertiamo particolarmente a rischio quando la
paura si fa vicina perché è il nostro simile la sua principale fonte.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



