
 

L’amore nell’epoca della sua riproducibilità
tecnica 
Antonio Lucci
12 Agosto 2016

Spesso, superata una certa fase iniziale di conoscenza, gli utenti dei maggiori social network, in particolare
quelli che prevedono una chat interna, sono soliti lamentarsi reciprocamente dell’artificiosità del medium.

Si fa strada una certa reticenza nel parlare, la sensazione – quasi una vergogna – di aver superato un limite
d’intimità con un estraneo, di cui al fondo si conosce solo l’identità costruita sullo schermo, per esso o
tramite esso. A volte l’escamotage per uscire da questo imbarazzo è lo scambio di numeri di telefono, come
se la voce, lo scambio delle voci, creasse una sfera maggiormente “reale”, rispetto a quella interamente scritta
della chat.

Spesso allo scambio dei numeri di telefono non fa seguito alcuna telefonata.

Resta un pudore, un’intimità che fatica a essere violata, anche volendo: come se la scrittura e la voce fossero
due realtà totalmente incommensurabili.

 

Più spesso risulta maggiormente efficace lo scambio dell’indirizzo privato di posta elettronica: si resta sul
piano della scrittura, ma all’immediato dileguare della chat (in cui spesso la possibilità di scrivere in
contemporanea crea sovrapposizioni tra le risposte) fa da contraltare la possibilità di chiarirsi più a lungo, più
diffusamente, di ritornare sullo scritto, di cancellare e correggere senza lasciare traccia.

Dalla lettera inviata per e-mail scompare la traccia dell’errore, l’indecisione della grafia, la cancellatura
sofferta che a sua volta creava nel lettore della missiva spedita a mano la percezione dell’esitazione e della
cura messa nella scelta delle parole da parte del mittente. Scompare la possibilità della ricerca di
un’interpretazione di quella frase cancellata, ma forse ancora in parte leggibile, il potersi struggere nella
possibilità di decifrare un frammento di quella frase così importante da venir amputata.

È forse per mantenere questa “autenticità” dell’incancellabile che spesso si assicura – soprattutto in E-mail
molto sentite – che si è scritto di getto, senza rileggere, e che si è inviato il flusso di pensiero così come è
venuto, senza filtri.

 

Se un tempo la rilettura era traccia visibile della cura riservata al destinatario, oggi è la mancata rilettura a
diventare segno di autenticità nello scambio.

Anche solo queste brevi riflessioni in ordine sparso possono già in qualche modo evidenziare quanto i
rapporti umani della contemporaneità possano essere influenzati retroattivamente, nella carne della loro
quotidianità, dai dispositivi mediatico-tecnologici.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/lamore-nellepoca-della-sua-riproducibilita-tecnica
https://d10.doppiozero.com/lamore-nellepoca-della-sua-riproducibilita-tecnica
https://d10.doppiozero.com/antonio-lucci


Di certo il lato più delicato, al contempo il più profondo e il più superficiale dei rapporti umani, quello
dell’amore e della seduzione, appare come il luogo in cui i mutamenti antropici portati dai media sono più
patenti, e insieme contraddittori: nell’amore lo stridio del mutamento epocale tra forme di vita dell’epoca
neolitica e modalità di relazione dell’epoca postumiana si palesa in maniera evidente.

Da un lato c’è la sfera del corpo, che in qualsiasi discorso sull’amore appare un’autoevidenza assoluta:
l’incontro degli occhi e delle mani, delle labbra e della pelle, il condividere la casa e il cibo, odori e sapori. 

Dall’altro c’è l’ostacolo che il corpo, in qualche maniera, pone sempre all’amore: lo sguardo abbassato e la
parola strozzata in gola per la troppa timidezza, i corpi che non si trovano nel giusto modo o nel giusto
momento, la cena non ancora pronta e la stanchezza di una giornata di lavoro che si legge negli occhi (e nelle
occhiaie) dell’altro.

 

 

La fatticità del corpo viene in qualche modo bypassata dai media e in particolare dai social network:
maggiore facilità nell’instaurare un contatto, maggiore possibilità nella scelta di come e quando si vuole
apparire, la possibilità di scegliere sempre con cura le parole, se lo si vuole.



Ma in fondo questo oltrepassamento della fatticità è sempre solo parziale: è sempre un corpo che scrive, che
si connette, che pensa dietro alle parole digitate. Non si bypassa neanche la seduzione, cambiano solo le
modalità dei gesti: l’attesa spasmodica del simbolo verde (che indica disponibilità a parlare nella
maggioranza delle chat) vicino al nome della persona desiderata, la frustrazione di un messaggio che si sa
essere stato letto (vi sono spesso apposite funzioni di notifica a riguardo) e a cui non è stata data alcuna
risposta, una foto della persona amata in un luogo o in una situazione che ci erano state taciute.

La gelosia per una tag (l’apposizione di un segnale che indica che una data persona è stata in un dato
momento in un dato luogo, con determinate altre persone) inopportuna, un litigio per una foto ambigua, sono
tutti marchi di rapporti che non possono essere tacciati di minore autenticità (e tantomeno di minore
emotività) solo per il fatto di essere nati, o di avere una componente non trascurabile, che si svolge sulla rete.

 

Si soffre davvero, si piange davvero, si ama davvero su Facebook, o su Skype. 

Forse anche di più: si è condannati al Panopticon senza averlo realmente voluto, e senza neanche avere la
dignità del prigioniero. 

Siamo noi – carcerieri di noi stessi – che guardiamo, volontariamente, solo perché ci è permesso, perché ce
ne è data la possibilità.

Idealiter, ovunque siamo abbiamo la possibilità di una comunicazione ininterrotta: tramite telefono o tramite
rete, o tramite l’unione dei due che si dà negli smartphone e nei tablet.

C’è un double bind in questa totale possibilità della presenza all’altro: l’impossibilità dell’assenza. Un
cellulare spento o una batteria scarica possono sancire la fine di un rapporto laddove, neanche un secolo fa,
era possibile aspettare una lettera per mesi, senza che questo fosse anormale.

Questa sottrazione dell’assenza rappresenta forse il più grande cambiamento antropico dato dai new media ai
rapporti umani: una raggiungibilità totale e costante, una comunicazione ininterrotta, la possibilità di leggere
e rileggere all’infinito le tracce delle conversazioni, dei dialoghi avuti, sottoponendoli alla luce chirurgica di
un’ermeneutica continua, è una possibilità inaudita a livello mediologico, mai avuta prima dall’uomo.

 

L’interiorità delle persone si dona per frammenti in infinite discussioni per chat, non è possibile negare nulla,
ritrattare nulla: scripta manent, soprattutto in un hard disk che può contenere in memoria milioni di
conversazioni.

Scompare quell’irraggiungibilità che, paradossalmente, nell’epoca neolitica della vicinanza fisica degli esseri
umani era possibile. Il silenzio dell’altro, la sua inarrivabilità, la fattizia irraggiungibilità nei momenti di
assenza, la muta accettazione dell’impossibilità di una comunicazione a distanza, sono scomparse dalla
nostra vita, senza che però siano mutate le forme della nostra convivenza. Abitiamo in strutture abitative
molto simili a quelle in uso all’epoca dei primi accampamenti stanziali (forse l’unica vera grande rivoluzione
abitativa è stata quella data dal passaggio dall’abitazione di campagna, dove risiedeva un nucleo familiare
transgenerazionale che comprendeva nonni e spesso le famiglie dei figli, a uno in cui la famiglia abita da
sola, separata dagli antenati e dai discendenti), viviamo relazioni che seguono legami codificati da tradizioni
vecchie di millenni, ma al contempo viviamo anche un’implosione della distanza senza precedenti: non è raro
che due persone, nello stesso appartamento, comunichino per chat o sms.

 



Le nostre stesse strutture relazionali (l’unione monogamica ad esempio) appaiono espressione di un’epoca
dei media che non è più la nostra, che è un’epoca in cui i rapidi mutamenti di posto di lavoro, di luogo di
residenza, le comunicazioni sempre più orizzontali, danno agli esseri umani l’occasione di trovarsi in contesti
relazionali che cambiano rapidamente, portando con sé persone e mondi sempre nuovi.

Forse persino la gelosia è un a priori proprio di epoche dell’evoluzione umana che non sono più le nostre,
divenuto contro-adattivo.

 

Spesso Giorgio Agamben ha ripetuto, sulla scorta dello scrivano Bartleby di Hermann Melville (ma anche di
Aristotele, Metafisica, 1046a, 29-31), che la vera potenza è “potenza di non”: l’unica vera possibilità per
esprimere la potenza di fare qualcosa è di rinunciarvi sovranamente, pur avendo il potere di attuarla.

 

Questo “potere di non” è forse una delle keywords dell’amore nell’epoca della propria riproducibilità tecnica:
non sottoporre l’altro a un controllo panottico, padronale, proprio nel momento in cui il dispiegamento
globale del dispositivo mediatico ce lo permetterebbe; amarlo «come cosa non mia», come consigliava
Seneca a colui che volesse divenire saggio, più di duemila anni prima del Postumiano.

 

 

Il presente contributo è tratto dal libro Umano Post Umano, uscito nella collana Umweg dell'editore INSCHIBBOLETH che
ringraziamo per la gentile concessione dell'estratto.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.inschibbolethedizioni.com/umano-post-umano-2/
http://www.inschibbolethedizioni.com
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



