
 

Orientamento 
Francesca Rigotti
15 Agosto 2016

Oggi orientamento è un concetto generale nell'uso linguistico quotidiano come in quello scientifico e
filosofico. Viene usato per definire altri concetti, e in questo senso si presenta come un concetto di base senza
essere esso stesso definito. Riveste quindi quasi le caratteristiche di un postulato, un assioma, che si prende
così com'è senza pensarci più di tanto, e si ammette senza dimostrazione. L'orientamento, in questo senso,
anticipa tutte le definizioni: occorre essere già orientati per poter definire qualcosa, primo, e, secondo,
l'orientamento ha successo quando non è né problematico né bisognoso di definizione bensì autoevidente. Il
problema nasce quando l'orientamento non basta più, quando si è dis-orientati e quindi inquieti: è allora che i
filosofi assumono il dis-orientamento come punto di partenza delle loro riflessioni, non soltanto nella vita ma
anche nella scienza. Quindi, benché come tale il concetto di orientamento non goda di interesse filosofico
preciso – a eccezione che in Kant – esso è centrale per la riflessione filosofica.

 

Anche se l'orientamento non comincia con l'orientamento filosofico. Per orientamento si intende la capacità
di «ritrovarsi», di «trovare la strada, la direzione», in tutte le situazioni nuove. Non soltanto in un nuovo
paese ma anche in ogni nuovo ufficio e in ogni nuova scuola, nella nuova borsa e nel nuovo paio di
pantaloni; trovar la strada in nuovi luoghi come pure in varie discipline, in economia e il politica, in scienza,
morale e filosofia, in ogni colloquio, in ogni testo, in ogni libro e in ogni website, in ogni nuova persona e in
ogni nuovo volto. L'orientamento provvede a che si sappia rapidamente con chi e con che cosa si ha a che
fare.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/orientamento
https://d10.doppiozero.com/francesca-rigotti


Wang Mian, Pruno in fiore

 

Eraclìto, Mendelssohn e Kant

 

Per dirla con il filosofo greco presocratico Eraclìto, l'orientamento deve rimanere nel fiume, quel fiume che
rimane sempre lo stesso eppure continuamente cambia, e nel quale non ci si immerge per la seconda volta
senza essere diventati un altro. Espressamente richiesto di esprimersi sull'orientamento, Kant lo fece nel
piccolo scritto del 1786: Che cosa significa orientarsi nel pensiero, che rimane ancor oggi il punto di
partenza più importante per un'analisi filosofica dell'orientamento. Kant introduce il concetto di orientamento
come supplemento al concetto di ragione, fino a fargli acqiustare una fisionomia specifica. Nel secolo XX
pensarono all'orientamento, ma senza elaborarne una precisa filosofia, Heidegger, Wittgenstein, Luhmann,
Jaspers e altri.

 

 

Il senso e i sensi

 

Qual è il messaggio generale che possiamo condensare, partendo da questi autori e aggiungendo la riflessione
personale? Che per prima cosa ci si trova da qualche parte, e ci si trova lì senza aver prima cercato. Si trova,
o meglio ci si trova, e solo dopo si cerca. Ci si trova in una situazione e in circostanze non cercate; ci si
orienta nel senso che uno si trova dove si trova, e ci si aspetta che sia in grado di ordinare correttamente e



sensatamente le situazioni e di dare un senso alle sensazioni. Senso inteso come significato e come direzione.
Nell'antro o nella caverna della filosofia troviamo una famiglia di idee e concetti accomunati dalla medesima
radice (sns). Giacciono lì il senso e i sensi, le sensazioni e la sensibilità, ciò che è sensibile e ciò che è
sensato, ciò che è sensoriale o sensitivo ecc. Non è un punto facile, eppure non si può fare a meno di parlarne
perché è come se lì, in quel groviglio di significati, giacesse qualcosa di importante, quasi di primordiale.

 

Di fatto i filosofi hanno sempre proceduto a dividere il nostro rapporto e la nostra comunicazione con quello
che ci circonda nei due grandi patrimoni della sensibilità e dell'intelletto, dei sensi da una parte e del senso –
significato o spirito o direzione – dall'altra. Voglio dire che chiedere «in che senso?» non vuol dire soltanto
«dimmi il significato di questa cosa», ma anche «in che direzione vai, qual è il tuo orientamento?». Siamo
esseri sensibili in un mondo sensibile e comunichiamo in maniera sensata e sensibile con chi e con ciò che ci
circonda, nel tentativo di ricavare qualcosa di sensato, cioè dotato di senso – ovvero di significato e di
direzione – dal sensibile che ci giunge attraverso i sensi.

 

Insomma il dialogo che abbiamo con ciò che ci circonda, le cose naturali e le cose artificiali, è anche un
dialogo tra sensi, senso e sensibilità. La tradizione filosofica si è sempre e di nuovo interrogata su questo
sottile rapporto e sul gioco reciproco tra il percepire col corpo (sensi) o con l'intelletto (senso, significato,
direzione): ma sembra non aver colto, col suo ostinarsi a introdurre e ribadire distinzioni e ripartizioni, la
profonda saggezza della lingua nell'esprimere con un solo termine due concetti o due facoltà comuni a tutti
gli uomini nel rapportarsi e orientarsi tra di loro e con gli oggetti esterni.

 



 

La prestazione dell'orientamento e il bisogno di orientamento

 

In che cosa consiste la prestazione dell'orientamento? Di due parti:

 

- chiarire le circostanze di una situazione;

- poterle ordinare reciprocamente;

 

Le circostanze sono all'inizio causali e contingenti, senza un contesto dato prima. Si devono costruire
connessioni con le quali si possa iniziare qualcosa, magari in poco tempo, individuando i punti decisivi,
altrimenti si stabiliranno connessioni errate e si rimarrà dis-orientati. La prestazione consiste dunque nel
trovarsi, come si diceva prima, per escogitare possibilità di azioni coronate da successo, tramite le quali
riuscire a controllare la situazione. L'orientamento è un bisogno vitale non soltanto per gli umani ma anche
per gli animali non umani e per le piante. Esso si fa notare in caso di mancanza, come molti altri bisogni,



presentandosi come disagio e inquitudine che possono crescere fino a paura e disperazione.

 

 

La parola orientamento e le sue metafore

 

E il termine «orientamento»? Viene dal latino oriens, ciò o colui che si alza, da orior, nascere, sollevarsi.
L'oriente è, visto dall'Europa, il paese, la direzione del «sol levante», sol oriens, che si contrappone
all'occidente, il paese dell'ovest o del «sol cadente»; orientarsi significa originariamente «rivolgersi a est»,
fino a significare «assicurarsi esattamente del punto in cui ci si trova, si è, per progettare un piano».
Dell'orientamento si danno anche immagini e metafore, che assolvono al compito di orientare il collocarsi nel
mondo, e l'esempio è la metafora stessa dell'orientarsi, del volgersi a oriente, là dove il sole sorge, orietur.
L'associazione sta alla base di altre nuove metafore divenute a loro volta elementi del linguaggio filosofico:
punto di osservazione, orizzonte, prospettiva. Sono termini che la filosofia condivide con le altre discipline
che hanno contribuito all'analisi dell'orientamento: la geografia e la cartografia, dalle quali la filosofia ha
preso la parola «orientarsi», poi la biologia, che studia la capacità di orientamento di animali e piante; la
psicologia, che ha iniziato verso la fine del'800 a studiare i meccanismi dell' orientamento dell'uomo nel suo
ambiente, la sociologia.

 

Ma rimaniamo nell'ambito metaforico e simbolico, col suo privilegio dell'oriente. Le carte geografiche
avevano fino all'età moderna sul bordo superiore l'est. Dove il sole sorge e dove iniziano il giorno e la vita.
Molte culture circondano la nascita, il sorgere del sole, con un'aura religiosa. L'est divenne il paese della luce
e della vita, come nel mito dell'origine di Europa. Il frontone dei templi greci era orientato a est in modo tale
che i raggi del sole nascente illuminassero all'interno le statue degli dei. I romani costruivano le città secondo
un sistema di coordinate est-ovest e nord-sud. In alcune religioni ci si volgeva a est per pregare, per gli Ebrei
là stava il paradiso. Soprattutto però fu Cristo, che si ritirò prima della passione in direzione dell'est, sul
Monte degli Ulivi, per essere nella stessa direzione atteso. Nella medesima direzione vennero orientate le
chiese (meno, paradossalmente, le più grandi chiese di Roma, San Pietro e San Giovanni in Laterano). A est,
secondo Cassirer, (Filosofia delle forme simboliche), stava l'altare, da ovest veniva il demonio, il sud era
simbolo dello spirito santo e il nord del ritorno di dio, della luce e della fede.

 



 

Pieter Bruegel il Vecchio, La parabola dei ciechi

 

Metodo e orientamento in Descartes

 

Ci si orienta insomma per trovare un punto fermo, l'est nella nostra tradizione. Si fa sosta su quel punto:
punto di sosta, punto di partenza, punto di vista. Nella tradizione filosofica l'esempio più famoso della ricerca
del punto di orientamento è il Discorso sul metodo di Descartes (1637), nel quale si applica anche una
strategia economica: l'orientamento deve trovare la via più breve e più facile, le occasioni più favorevoli,
l'eliminazione di ciò che è di intralcio, superfluo, non mirato allo scopo.

La terza parte del Discorso sul metodo espone le massime della morale provvisoria: sono regole tattiche per
guidare la condotta di vita in attesa della strategia definitiva, ovvero l'individuazione della filosofia prima
della quale Descartes va in cerca (si noti per inciso che anche «regola» è una parola dell'orientamento, dal
momento che designa la regula, il righello, attrezzo per tracciare punti fissi o per pareggiare punti diseguali).

 

Le massime della morale provvisoria sono quattro regole di orientamento nella vita, razionalmente ispirate, la
cui mancanza provocherebbe un agire confuso e incerto. La prima massima prescrive di obbedire a leggi e
costumi del proprio paese; la terza di mantenere i desideri nei limiti di ciò che si può effettivamente ottenere;
la quarta di scegliere la vita che dia il maggiore appagamento. La seconda, che più ci interessa, prescrive di
non cambiare la direzione presa:

 

La mia seconda massima era di essere il più fermo e il più risoluto possibile nelle mie azioni, e di non
seguire con minor costanza le opinioni più dubbie, una volta che mi fossi determinato in quel senso, che



se fossero state certissime. Imitando in ciò quei viandanti che, trovandosi smarriti in una foresta, non
debbono vagare girando ora da una parte, ora dall'altra, e ancor meno rimanere fermi nello stesso posto,
ma continuare a camminare sempre il più dritto possibile nella stessa direzione, e non cambiarla mai per
ragioni futili, quandanche forse all'inizio non sia stato altro che semplicemente il caso che li abbia
determinati a sceglierla: in tal modo infatti, se non vanno proprio dove desiderano, alla fine quanto meno
arriveranno da qualche parte, dove verosimilmente staranno meglio che in mezzo a una foresta.

 

Descartes si trova chiaramente in una situazione di disorientamento dalla quale cerca, con un percorso
economico, di uscire per trovare una nuova situazione che garantisca un orientamento riuscito. E se il segnale
dell'orientamento riuscito è il ritrovamento di un nuovo punto fisso, la cifra dell'orientamento riuscito è la
calma, è la quiete. Q.E.D.

 

Sono debitrice per questa analisi, tra l'altro, del saggio di Werner Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin, de
Gruyter, 2008, oltre che della bella introduzione di Franco Volpi a: Immanuel Kant, Che cosa significa orientarsi nel
pensiero, Milano, Adelphi, 1996.

 

Leggi anche:

Francesca Rigotti, Coraggio

Francesca Rigotti, Grazia

Francesca Rigotti, Felicità

Francesca Rigotti, Speranza

Francesca Rigotti, Stupore

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/materiali/coraggio-0
https://d10.doppiozero.com/materiali/grazia
https://d10.doppiozero.com/materiali/felicita
https://d10.doppiozero.com/materiali/speranza
https://d10.doppiozero.com/materiali/stupore
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



