
 

Cesare Pavese. Narrare per capire 
Giuseppe O. Longo
20 Luglio 2016

 

Nelle pagine dei suoi romanzi e racconti , nel diario, nelle lettere Pavese ha disegnato immagini di luoghi-
Santo Stefano Belbo, le Langhe - e ha ritratto figure umane che in quei luoghi erano di casa o che da essi si
erano allontanati per poi ritornarvi. Questi luoghi e quelle facce appartengono ormai alla nostra memoria,
hanno assunto tratti quasi mitologici; Pavese, come è accaduto ad altri grandi artisti, vive oggi nelle
riscritture degli scrittori che sono venuti dopo di lui o nelle creazioni in altre forme espressive, nella musica
ad esempio, nella canzone d’autore, nella musica elettronica. La sua voce ricompare nei reading di poeti,
narratori e attori.

In occasione della rassegna di iniziative pavesiane Con gli occhi di Cesare Pavese (Santo Stefano Belbo,  22,
23, 24 luglio e 5 agosto) doppiozero ripercorre alcune tracce di questo effetto Pavese, di questa strana
corrente magnetica che attraversa le generazioni e sedimenta un senso di appartenenza ad un mondo spesso
solo immaginato ma forse proprio per questo più vero di quello reale.

 

In questo primo vero bollore d’estate, tra il frinire indomito delle cicale, rileggo alcuni racconti di Cesare
Pavese dopo una lontananza di oltre cinquant’anni e, nonostante l’assiduo lavorio della memoria, che senza
fine sfrangia e trituma, interpola ed estrapola, corregge e modifica le tracce mnestiche, ecco balzare dagli
alveoli più riposti della mente alcune frasi che mi guardano con occhi fraterni. Una fra tutte: «Sull’aia liscia e
soda come un tavolo di marmo saliva il fresco della sera», incipit perfetto di un racconto magistrale, Notte di
festa: quell’incipit è un po’ la mia personale madeleine, la chiave che mi apre le porte dei ricordi. Un incipit
che io e mio fratello ci siamo ripetuti negli anni a intervalli lunghi o lunghissimi, sentendo sulla pelle quella
notte interminabile dal tramonto all’alba, piena di febbricitazioni, di afrori, di musica ballerina e di stelle
grandi sfrigolanti nel cielo sopra la campagna e la collina come in un quadro di Van Gogh. Ah, la figura
gigantesca del Padre e quella scaltra e volpigna del Professore! Sì, perché io e mio fratello eravamo
innamorati della scrittura di Pavese e ce lo rimbalzavamo dandoci sulla voce, assorbendo a grandi sorsate il
bacillo inestirpabile della narrazione e della poesia. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cesare-pavese-narrare-per-capire
https://d10.doppiozero.com/giuseppe-o-longo


E cominciavo a capire (erano gli anni indimenticati del liceo classico e dell’esame di maturità) che gli umani
sono creature della narrazione, che ciascuno di noi dalla nascita alla morte non fa altro che narrare, narrarsi e
farsi narrare un seguito incessante di storie. E questo continuo narrare ha un duplice effetto e, forse, scopo:
primo, quello di creare un’immagine semplificata del mondo rumoroso e multicolore dentro il quale siamo
scaraventati, immagine che ci consente di sopravvivere di fronte a questa smisurata complicatezza; secondo,
quello di costruire un quadro per quanto provvisorio e mutevole del nostro sé. Ciascuno di noi ha bisogno di
offrire a sé e agli altri un’immagine unitaria e coerente che si riassume nel pronome “io” e che costituisce
l’attore dei nostri ricordi e il protagonista dei nostri progetti. L’immagine del mondo e l’immagine del sé
sono strettamente correlate e mutano nei giorni e negli anni per effetto delle esperienze.

 

Sono molti e diversi gli espedienti che l’uomo impiega per introdurre ordine nel caos naturale: l’arte, il mito,
la filosofia, il racconto, il teatro, la scienza, la tecnica. Tutti questi strumenti sono forme di narrazione, che
impiegano linguaggi diversi e si prefiggono scopi diversi. E, per tornare a Pavese (ma questo vale per tutti i
grandi scrittori), le sue narrazioni sono sempre sul punto di rivelare il significato: di che cosa? Ma della vita,
del nostro dolente ed esaltante essere qui per un tempo transeunte, del nostro incamminarci verso la morte,
parola quasi bandita oggi dal nostro vocabolario, perché vorremmo procedere, belli, forti e vigorosi, verso
l’immortalità. Del resto fu Prometeo a donarci l’oblio della morte, senza il quale saremmo in preda
all’ignavia perenne.

 

Si fa strada oggi l’opinione che vede nell’atteggiamento scientifico e in quello letterario un tratto comune:
sono entrambi atteggiamenti di ricerca e di progettazione, di scoperta e di invenzione. Ma ci sono alcune
differenze di fondo: lo scienziato si accosta al mondo con la forza consequenziale della razionalità e della
sperimentazione, mentre il poeta e lo scrittore cercano di indagare il residuo che l’indagine razionale non
riesce ad afferrare. Come diceva Montale, «nessuno scriverebbe versi se il problema fosse quello di farsi
capire. Il problema è di far capire quel quid al quale le parole da sole non arrivano». La conoscenza letteraria
si caratterizza dunque per una protensione oltre le parole, per un corteggiamento assiduo dell’indicibile, che è
l’unica cosa di cui in fondo c’interessa parlare. È la ricerca di una verità non fisica, ma metafisica: questa è la
differenza di fondo tra ricerca scientifica e ricerca letteraria, che si pongono in posizione complementare

 

La differenza si accentua nella nostra epoca, in cui le verità formali ultime che la fisica classica sembrava sul
punto di cogliere si allontanano nelle brume di un paesaggio intriso di casualità, incertezza, approssimazione,
in cui oggetto e soggetto della conoscenza si fondono, in cui i confini tra naturale e artificiale sfumano, in cui
sembra sempre più difficile scoprire leggi universali, immutabili e definitive conformi a un quadro statico
della natura. La natura tutta, e non soltanto il bios, è in continua evoluzione, e l’uomo è costretto dal pungolo
del mistero e dello stupore a inseguire e a travalicare. E se è vero che mistero e stupore muovono sia lo
scienziato sia il poeta, è vero anche che i loro strumenti sono diversi, come diversi sono gli esiti. Soprattutto
non si può ignorare che la complessità dei fenomeni indagati obbliga ad accettare una pluralità di livelli, di
descrizioni, di linguaggi. E nessuna di queste descrizioni è l’unica vera: ognuna fornisce una particola di
verità, che va integrata con tutte le altre. 

Prendiamo un fenomeno articolato e proteiforme del mondo umano come l’amore, di cui Pavese scandaglia
le anfrattuosità più riposte, ma non con il piglio serioso e oggettivante dello scienziato, bensì con il bulino
delle parole, dei dialoghi, delle suggestioni emotive in chiaroscuro, che comprendiamo perché sono le nostre
emozioni, i nostri palpiti, delusioni, amarezze, tormenti e slanci quelli di cui egli scrive, perché così sentiva e
così sentiamo noi, che siamo fatti, tutti, della stessa sostanza, che siamo, tutti, soggetti alle stesse esperienze
di vita.



 

 

 

L’amore, dunque. Da una parte tutta la vibratile gamma emotiva sperimentata da chi ama e l’immensa
produzione poetica, letteraria, figurativa e musicale che è stata dedicata a questo sentimento; dall’altra una
descrizione di “basso livello” del fenomeno amoroso, basata sulle tempeste ormonali e sulle concentrazioni
di certi neurotrasmettitori, che alcuni presentano come la “spiegazione vera” dell’amore. Ma chi, anche tra gli
scienziati, se la sentirebbe di adottare questo solo punto di vista (per quanto irrefragabile) nelle proprie
vicende d’amore, intessute di esaltazione, di pena e di passione? E ancora: certo l’amore è lo strumento di cui
la natura “si serve” per propagare la specie, ma chi vorrebbe ridurre il Canzoniere a un seguito di
lamentazioni del poeta di fronte al rifiuto di Laura di allestire un nido comune ove allevare una covata di
marmocchi portatori dei geni di Petrarca? Si tratta di scegliere il livello di descrizione appropriato, senza mai
dimenticare che ve ne sono altri, altrettanto leciti. 

 

La narrazione può rimanere implicita, e costituisce allora la continua attività linguistica interiore del sé,
oppure esplicitarsi nel racconto orale o scritto, nella conversazione, nel dialogo. Il racconto esplicito può
assumere le forme del resoconto scientifico, che si distingue dai prodotti letterari per una tendenza
all'univocità, alla coerenza logica e argomentativa, alla formalizzazione, anche matematica, e alla conformità
con i risultati dell’osservazione e della sperimentazione. Nella letteratura invece le domande rigorose sul
come e sul perché e i nessi consequenziali della logica vengono attenuati o sospesi. Anche la narrazione
letteraria ha una sua coerenza e un suo rigore, che però non escludono la contraddizione e l’ambiguità, anzi le
coltivano: perché nella letteratura, e più ancora nella poesia, la verità si afferma negandosi, appare e
scompare, si manifesta per problemi più che per soluzioni, si distende nel silenzio e nell’enigma oltre che
nell’ostensione. Il senso della narrazione è racchiuso nel non detto quanto nel detto ed è il fulgore oscuro del
non detto che illumina e dà senso al detto. Per tornare a Pavese, si vedano i racconti Viaggio di nozze,
Misoginia, Le tre ragazze, dove la verità (qualunque sia il valore e il significato di questo termine così
abusato) sfavilla enigmaticamente per allusioni, che il lettore afferra e intuisce perché dentro di sé quella
verità la coltiva già, la presagisce in modo inarticolato ma irrefragabile e con l’aiuto delle parole e dei silenzi
riesce un pochino a chiarirsela, fino ad esclamare «sì, è proprio così».

 



È raro che Pavese enunci in modo esplicito un principio “filosofico”. Un esempio si trova nelle Tre ragazze:
«Davvero credo che ogni cosa accade in noi senza che noi possiamo nulla: e che ragione e volontà sono
parole; che non c’è chi si perde o si salva, ma quali siam nati tali sempre restiamo». Ritroviamo qui un’eco di
Umberto Saba: «Ma quello che poi sempre decide è la fatalità interna».

Il mondo ha senso e insieme non ne ha: questa doppia e contraddittoria verità, che la scienza non potrebbe
sopportare, e nemmeno afferrare, è invece nutrita e fortificata dalla natura enigmatica e allusiva della
letteratura, e in genere dell'arte, e trova rispondenza nel nostro più intimo sentire. Quest'ambiguità, e la
capacità di tollerare l'ambiguità senza traumi o fratture, sembra estendersi un po’ a tutta la cultura
contemporanea, che trova nella struttura policentrica o acentrica della Rete la sua metafora fondante oltre che
il suo sostegno e veicolo di diffusione.

 

La scienza fisico-matematica, al contrario, ci ha sempre più abituati a descrizioni univoche e asettiche assai
lontane dalla narrazione ordinaria, a resoconti freddi e distaccati, in cui ogni contingenza e ogni vivo
processo germinativo sono ingessati nell'armatura dell’impersonalità e della consequenzialità logica (parlo
della fase di sistemazione, perché nella fase di creazione anche l’attività scientifica si presenta pregna di
emozione e di calore). Da quando il discorso della scienza, staccandosi dal tronco principale della narrazione,
ha acquisito una sua specificità, da quando arte e scienza si sono fronteggiate pretendendo ciascuna di fornire
la “verità” sul mondo, il conflitto tra le due ha assunto la forma elementare e spesso sterile dell'opposizione
dicotomica. L’esposizione scientifica viene da molti ritenuta superiore alla narrazione letteraria, ma se questa
modalità, che vorrebbe essere oggettiva e imperturbata, impersonale e distaccata, può essere giustificata in
fisica, non lo è in altri ambiti simbolici e linguistici, ai quali pure è stata via via estesa per un malinteso senso
di emulazione e dove rischia davvero di soffocare quanto vi è di vitale in nome di una pretesa e
irraggiungibile oggettività, appunto, “scientifica”. 

Quanto palpitare di sentimenti, quanto serpeggiare di tormenti e tribolazioni in racconti come Amici, L’idolo
o Carogne, che sugli umani e i loro anfratti interiori, sulla solitudine disperata dei reduci o dei carcerati o
sulle tribolazioni dell’amour passion ci dicono più che interi trattati di psicologia. E il nostro interesse va
comunque e sempre verso i nostri simili, cioè verso noi stessi, così come ci vediamo riflessi nello specchio
oscuro della narrazione.

 

Temporale d’estate ci mette di fronte all’eventualità agghiacciante che in certe condizioni saremmo anche noi
capaci di atti enormi e definitivi, regredendo a uno stato primitivo regolato dal cervello rettiliano. Eppure
oggi, nella diffusa cultura del postumano, in nome di una sorta di “utopia della vita esatta”, una schiavitù cui
molti si piegano per accidia o volonterosa illusione, si tende sempre più a privilegiare gli aspetti razionali
della nostra attività e a trascurare il fervore narrativo. Infatti il potenziamento delle nostre facoltà di cui si
fanno corifei i postumanisti è diretto ad accrescere il nostro sapere e le nostre capacità cognitive: non per
narrare, ma per risolvere i grandi problemi della scienza. Evidentemente i teorici dell’ibridazione uomo-
macchina, come Marvin Minsky, Hans Moravec, Ray Kurzweil e tantissimi altri, vogliono incrementare le
conoscenze scientifiche e non scandagliare le profondità dell’uomo. Essi dimenticano o trascurano la
massima di Wittgenstein: quand’anche tutti i problemi della scienza fossero stati risolti, i problemi dell’uomo
non sarebbero stati neppure sfiorati. E per sfiorare, almeno, questi problemi bisogna continuare a narrare:
Gesù insegnava per parabole, Gregory Bateson sosteneva l’importanza fondamentale delle storie
nell’insegnamento e nell’apprendimento, George Steiner affermava: «È perché possiamo raccontare storie
che l’esistenza vale ancora la pena di essere vissuta». E per Norbert Wiener certe discipline, come la
psicologia, l’antropologia e la sociologia, non possono e non devono essere formalizzate, ma debbono essere
narrate.

 



Il raccontare non è il semplice e rozzo preliminare dell’asettico e rigoroso resoconto scientifico: è invece una
modalità viva e consapevole, che ci fa capire come il mondo non si possa rappresentare con un unico
linguaggio e da un unico punto di vista. La molteplicità descrittiva cui ci costringe la complessità del reale
non è un fastidioso inconveniente passeggero, che si dileguerà quando l’unità soggiacente sarà finalmente
disvelata. Forse il reale è unitario e si narra a sé stesso con un unico linguaggio, ma a questa edenica
unitarietà noi non abbiamo accesso: inseguiamo la chimera dell’unità soggiacente, ma dobbiamo accettare di
buon grado e con riconoscenza le narrazioni articolate e contraddittorie, che talvolta tendiamo a rifiutare in
nome della coerenza razional-computante, perché esse rispecchiano più fedelmente il mondo, la sua
evoluzione e la nostra storia nel mondo così come noi vi abbiamo accesso. In tal modo, dopo un lungo
cammino, saremo tornati da dove siamo partiti: alle scaturigini del racconto. Se il raccontare è legato al
tempo esistenziale e alla finitezza della vita, allora si può ravvisare un’altra differenza rispetto al resoconto
scientifico tradizionale, che invece si svolge nel non tempo delle cosiddette verità assolute, prive di ogni
riferimento ai singoli esseri umani e alle loro vicende.

Torniamo dunque ai grandi narratori: Kafka, Pirandello, Bassani, Musil, Dostoevskij, Proust, Pavese e i tanti
altri che si sono sporti sull’orlo della profondità per scrutare sé stessi, offrendoci poi una particola di verità,
frammentaria e parziale, ma fulgida e preziosa.

 

Gorizia, luglio 2016

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



