
 

Il narcisismo estremo e il terrorista 
Ugo Morelli
18 Luglio 2016

L’irruzione improvvisa di una potenza ignota o la lenta e distillata penetrazione attraverso l’indottrinamento e
l’addestramento: entrambe le vie mostrano di essere in grado di generare il desiderio di gloria che coinvolge
e travolge le personalità dei terroristi suicidi.

 

I Mohamed Lahouaiej Bouhlel, l’attentatore di Nizza nel giorno anniversario della rivoluzione francese, il 14
luglio 2016, ha ricevuto una radicalizzazione rapida della sua scelta. Atta, il capo terrorista dell’attentato alle
Torri gemelle aveva avuto una lunga preparazione. Percorsi diversi per esiti simili. La guerra cambia quando
chi uccide non lo fa più per salvare se stesso. Tanto che se il terrorista suicida non muore si tende a
considerare fallita l’operazione, come hanno già sostenuto Diego Gambetta e con lui Marco Belpoliti
occupandosi del tema su doppiozero. L’azione terroristica suicida diventa allora una finalità trascendente
basata sulla distruttività come fine ultimo. Uno dei suoi caratteri peculiari è la purezza che deriva dal
compimento del sacrificio di se stessi. Dal mito dell’angelo vendicatore al narcisismo, le leve psichiche
interiori, sollecitate dall’educazione, fanno parte della predisposizione delle personalità suicide. Forse, di
conseguenza, non si può più neppure chiamarla guerra quella in corso, se non risponde a nessuno dei criteri
con cui nel tempo è stato identificato quel fenomeno. Riprendendo quello che ha scritto Sergio Benvenuto: il
vero fine del terrorismo non è vincere una guerra ma farci vivere nel terrore; se la guerra non è il fine, c’è da
chiedersi se sia un fine a muovere il terrorismo suicida. Così come accade quando si vede qualcuno correre in
motocicletta così all’impazzata viene da domandarsi se non stia sfidando la morte e se chi lo fa non abbia
piuttosto paura di vivere. Era stato Lucio Battisti qualche anno fa a cantare: correre a fari spenti nella notte
per vedere se è tanto difficile morire.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-narcisismo-estremo-e-il-terrorista
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli
https://d10.doppiozero.com/materiali/commenti/attentatori-suicidi
https://d10.doppiozero.com/materiali/commenti/convivere-con-il-terrore


 

Siamo di fronte con ogni probabilità ad una "distruttività trascendente ", e a renderla tale concorrono molti
fattori, il primo dei quali sembra essere, con molte probabilità, la simultaneità pervasiva e quasi metafisica
della rete, con la sua incondizionata liberazione del desiderio fine a se stesso, con la spettacolarizzazione
virale e la neutralizzazione del tempo e dello spazio. Il desiderio, si sa, è sostenuto da un’area emozionale di
base, una di quelle manifestazioni che ci coinvolgono prima delle nostre intenzioni e della nostra volontà.
Prima desideriamo, infatti, in termini di nanosecondi – una misura che la nostra mente non è in grado di
cogliere – e poi sentiamo che stiamo desiderando. Ogni desiderio può essere filtrato o meno dalla riflessione
e dalle relazioni. Può accadere che si esprima senza filtro e allora diventa azione prima del pensiero che
potrebbe temperarlo. Quando l’aggressività umana si esprime in presa diretta può diventare immediatamente
distruttiva e trascende, per così dire, il soggetto che la mette in atto. Non è quindi inutile se non agli occhi di
chi non vive quell’esperienza autoesaltante e totalmente coinvolgente. La dimensione trascendente di quella
distruttività è peraltro paradossale nel momento in cui l'efficacia e il riconoscimento della sua azione e
soprattutto dei suoi protagonisti si situano nella reputazione immanente che genera. Insomma, pur non



agendo per la propria fortuna terrena i terroristi suicidi finiscono per ottenere una elevata reputazione e un
riconoscimento sorprendente persino nel mondo a cui appartengono le loro vittime.

 

Stefano Chiodi aveva posto, dopo Charlie Hebdo, le premesse per una lettura di quello che sta accadendo
sostenendo che il terrorismo islamista rappresenta molto più di una deriva violenta e intollerante che
sembrerebbe facile dismettere come rigurgito di una brutale irrazionalità. Lo “scopo inaccettabile” che
muove i terroristi suicidi, di cui aveva parlato Chiodi, pone una domanda che egli stesso aveva formulato:
Come può una forza che corrompe, uccide, umilia, depreda, sradica e nega alla vita ogni dignità apparire così
seducente in nome di questa stessa vita? Emergono gli estremi di un’estetica della distruzione come possibile
via per comprendere quello che succede. La cura nei preparativi e la scelta degli obiettivi, da Charlie Hebdo,
al Bataclan, a Bruxelles o a Nizza, o nella serie di attentati nei paesi africani e fin dalle Torri Gemelle di New
York, mostra una attenta selezione della rilevanza simbolica e mediatica degli effetti comunicativi delle
azioni. Si tratta di bersagli con elevata attesa di risonanza e, si sa, tra estetica e terrore vi sono forti affinità
relative alle dinamiche del sentire. Le stesse leve interiori che portano un osservatore a risuonare con
un’opera mentre ripercorre il gesto dell’artista, sono quelle che fanno detonare in tutti e in tutto il mondo il
gesto del terrorista.

 

Fare un gesto per un cielo deserto di dèi con un occhio alla celebrità nel mondo terreno, trasformando
quest’ultimo in un deserto di relazioni, sembra questa la finalità perseguita dal terrorismo suicida.

 

L’incertezza e la manipolazione semplificatoria dei riferimenti religiosi che emergono dalle comunicazioni
provenienti dagli ambienti del terrorismo non consentono di comprovare una centralità della religione nelle
azioni di terrorismo suicida e distruttivo. Anche se la religione non è mai stata estranea alle guerre, in modi
diretti e indiretti, in questo caso richiamare la religione pare proprio un paravento, uno specchio per allodole,
ma forse non è esattamente così. La trascendenza della distruttività si presenta soprattutto come un rituale di
autoesaltazione che eleva chi la pratica con componenti evidenti sacrificali ed eroiche. La veste religiosa,
infatti, sembra solo appena ricoprire superficialmente le gesta terroristico-suicide. Ne costituisce forse una
leva, una miccia, ma l'esplosivo è fatto d'altro. La ricerca narcisistica di protagonismo ad oltranza, per
individui in crisi di legame ed educati nell'indifferenza, che acriticamente confondono sul piano affettivo il
reale col virtuale, attrezzati ed equipaggiati con alti standard persino nell'abbigliamento, si presta
efficacemente a servire interessi finanziari di scala planetaria dove il confine tra regolare e criminale non è
più riconoscibile. La religione fa da collante educativo col suo potere di modellazione delle capacità
neuroplastiche del corpo-cervello-mente umano. Noi possiamo essere coinvolti e fortemente influenzati dalle
relazioni e dal contesto in modi di cui non sempre ci rendiamo conto: ci stupiamo piuttosto quando
osserviamo come gli altri sono influenzati e coinvolti. Se poi quell’influenza e quel coinvolgimento
riguardano contenuti e scelte a noi estranei, allora tendiamo a non comprendere come possa accadere.

 

Eppure il poeta latino Terenzio, ripreso da Michel de Montaigne, ha scritto: “Nulla di ciò che è umano mi è
estraneo”. I modi in cui si combinano le cose nella storia personale dei terroristi suicidi e nel sistema di cui
fanno parte ci appare lontano perché non ne siamo parte, ma è un fatto che quella combinazione sia
tremendamente efficace. Come il comunismo per Lenin era uguale a elettrificazione più soviet, per il
terrorismo suicida sembra equivalere a desiderio distruttivo più gloria.

 

https://d10.doppiozero.com/materiali/commenti/distopia


__title__

Che cosa cambia nello scenario dell'aggressività e della distruttività umane con il terrorismo suicida? A
cambiare sembra soprattutto la natura nota della guerra come forma di aggressività distruttiva organizzata. La
guerra è stata ed è una delle espressioni delle relazioni umane, messa in atto da parte di una specie che, col
linguaggio e la competenza simbolica, è in grado di prevedere e sapere che cosa fa male – oltre che cosa fa
bene – ai propri simili. Questa forma antagonistica convive, nelle relazioni umane, col conflitto inteso come
incontro di differenze culturali, di individuazione, di interessi, di conoscenze. Convive naturalmente anche
con l'accordo e la cosiddetta pace, e convive con l'indifferenza, intesa, quest'ultima, come una sospensione
eccessiva della risonanza incarnata con gli altri. Oggi è forse l’indifferenza uno dei problemi più diffusi e la
crisi di legame sociale ci riguarda tutti. Il vuoto di senso che crea ha certamente a che fare con le diversificate
forme di adesione che tanti giovani nati e cresciuti in città europee ma a “mezza parete” tra culture e religioni
di origine e culture di inserimento, manifestano verso il terrorismo suicida e la violenza. Le storie personali
dei terroristi suicidi di Bruxelles o del Bataclan, ad esempio, sono idealtipiche di questa prospettiva.

 

Col terrorismo suicida, l'aggressività umana, come tratto costitutivo specie specifico, assume una
connotazione peculiare e originale che merita di essere analizzata e che non è facile da comprendere. Mentre
nella guerra e nelle sue forme note l'azione distruttiva contro l'altro era ed è condotta con l'attesa e la ricerca
di uccidere senza essere uccisi, nel terrorismo suicida le cose non stanno così. La componente rituale della
guerra e il suo piacere nascono dalla possibilità di liberarsi della paura del nemico per poter continuare poi a
vivere "in pace", essendosene liberati. Nella guerra, in fondo, siamo di fronte a un intenso progetto di
conservazione di sé, in cui sia la sostanza che l'intensità mirano alla sopravvivenza di se stessi e dei propri
affini mediante la soppressione degli altri che sono nemici. In situazioni di guerra, insomma, la dinamica
hospis/hostis è nettamente definita e l'altro diventa inospitabile e perciò insalvabile, ma per salvare ad ogni
costo se stessi. L'esaltazione distruttiva che pure esiste è immanente e prevede la negazione dell'altro, con lo



scopo principale di salvarsi. Una certa sacralità rituale è stata ed è presente nella guerra così come la
conosciamo, ma nel terrorismo suicida l'autoesaltazione sperimenta un'escalation che è sostenuta da una
metafisica della missione. Anche se si hanno elementi per ritenere che la componente religiosa trascendente
lasci il posto a un narcisismo estremo, che si compiace dell'azione distruttiva in sé con una componente di
mistica del terrore e dell'atto estremo, sempre più estremo e ben riuscito, da celebrare poi con la festa da parte
del gruppo di riferimento dei martiri, di coloro che si sono martirizzati in un'estetica del terrore.

 

Nel terrorismo suicida la motivazione è, quindi, del tutto diversa da quella della guerra, o almeno così pare si
possa ipotizzare. Una élite di individui letteralmente eletti, e in grado di sentirsi tali, consegna la propria vita
a un sistema reputazionale molto potente, tanto potente da richiedere e ottenere che il sacrificio estremo sia
vissuto come il supremo valore. Non è facile comprendere come sia possibile tutto questo. Per quanti sforzi si
facciano, appare inaccessibile pensare e accettare che si possa uccidere per uccidere, che si possa colpire
persone definite innocenti, che tra gli uccisi ci siano bambini. Tutte queste considerazioni trascurano due
cose essenziali: che siamo esseri caratterizzati da neuroplasticità e che l’educazione plasma l’individuazione.
Noi esseri umani non siamo, ma diventiamo e se ci chiediamo come si creano teste come quelle che praticano
il terrorismo suicida, ebbene è opportuno rispondersi: come si creano tutte le altre teste, con le relazioni, con
l’educazione e grazie alla neuroplasticità in quanto condizione necessaria ma non sufficiente, poiché è nelle
relazioni che si forma l’individuazione e il cervello da solo non basta. Sappiamo infatti che è la relazione che
fonda il soggetto e non viceversa; ci vuole un corpo in azione e in relazione con altri per ottenere un essere
umano così come lo conosciamo, in tutte le sue manifestazioni. Il mondo interno fa da motore emozionale e
spinge all’azione: può farlo, spesso, senza la mediazione della riflessione e quando accade comandano i
processi emozionali allo stato immediato. Nel caso del terrorismo suicida e della sua distruttività trascendente
siamo di fronte all’area emozionale del desiderio che nei terroristi sembra agire in modo immediato e senza
freni. Reciproca alla loro azione è l’area della paura, che ormai comanda in tutti e crea nella maggioranza
quel processo di “vittimizzazione secondaria” di cui abbiamo già avuto modo di parlare. La relazione tra chi
semina il terrore suicidandosi e chi subisce quel terrore si basa in tal modo sul legame desiderio-paura. Del
resto già Spinoza aveva, con un accento piuttosto eccezionale, come dice Lacan, sostenuto che “il desiderio è
l’essenza stessa dell’uomo, nella misura in cui essa è concepita a partire da qualcuna delle sue affezioni,
concepita come dominata da una qualsiasi delle sue affezioni e determinata da questa a fare qualcosa”. A
proposito del desiderio è importante distinguere tra tendenza e volontà: mentre la volontà implica qualche
forma di ordine e di finalità organizzata, il desiderio come tendenza è ribelle a ogni forma e si realizza nella
sua pura espressione e manifestazione.

 

Nella distruttività trascendente del terrorismo suicida, in particolare negli esecutori finali, sembra esserci
all’opera il desiderio come tendenza, catturato e canalizzato certamente, anche in modo immediato e
contingente, dagli organizzatori mandanti, che fanno leva su relazioni educative lungamente strutturate, ma
anche su reclutamenti immediati che si agganciano proficuamente a forme di disagio e di alienazione, grazie
all’efficacia della rete e alla sua problematica potenza di penetrazione e coinvolgimento senza riflessione e
senza dubbi. L’azione educativa penetrante e capillare insieme alla contingenza del disagio e dell’alienazione
si mostrano alla base delle forme di reclutamento dei terroristi suicidi, facendo sì che ci vogliano anni o
poche settimane per fare una testa che chi ha paura ed è terrorizzato definisce mal fatta, ma che mostra di
avere reputazione elevata nei gruppi di riferimento a cui i terroristi appartengono e, comunque, una forte
attrazione in termini di stile, di manifestazione di potenza e di presenza pervasiva reale e fantasmatica nel
mondo quotidiano di chi ha paura.

 



William Turner, Tempesta di neve (1842)

 

Come risulta da una ricerca  dell’IHS Jane’s Terrorism and Insurgency Centre, centro studi con sede a
Englewood (Colorado, Stati Uniti), l’aumento esponenziale di morti per terrorismo suicida in Africa e nei
paesi occidentali è stato del 750% dal 2009 al 2015, con l’emergere di nuove tendenze che hanno contribuito
in maniera determinante alla moltiplicazione degli attentati. Mentre in Africa l’evoluzione del fenomeno
sarebbe riconducibile a tre fattori: la collaborazione tra il gruppo nigeriano Boko haram e il Gruppo stato
islamico (Is), l’espansione in Africa occidentale di al-Qaida nel Maghreb Islamico (Aqim) e la resilienza di
al-Shabaab in Somalia, nei paesi europei e occidentali le fonti di adesione e reclutamento sono strettamente
connesse al disagio dell’interazione tra culture e appartenenze delle seconde o terze generazioni e ai disagi e
all’alienazione connessa al conflitto fra orientamenti culturali e problemi di integrazione. Nello specifico, in
ogni caso, si registra un notevole potenziamento delle capacità di comunicazione, grazie alle elaborate
tecniche utilizzate dai centri di organizzazione del terrorismo suicida, che si combina con la creazione di
processi educativi mirati ed efficaci. I gruppi organizzatori producono video e messaggi audio nel quadro di
una più complessa ed estesa strategia di consolidamento della propaganda jihadista, postando in rete filmati
di attacchi e criticando duramente chi sostiene i governi centrali. Il tutto alternando l’arabo alle lingue locali.
La funzione di collante ideologico svolta dalla religione in tutto questo richiede una riflessione attenta. Oltre
alla tradizionale e costante connessione tra religione e violenza, in particolare in occidente, la crisi del sacro
osservata negli ultimi decenni del ventesimo secolo, pare lasciare il posto a un forte ritorno di attenzione per
inedite forme di sacralizzazione non sempre facilmente riconoscibili come tali. Rimane il fatto che il terreno,



in particolare in certi contesti, sembra essersi fatto più fertile per adesioni acritiche e settarie a forme
religiose.

 

La crisi di legame sociale, l’indifferenza e l’alienazione che caratterizzano la vita di parti ampie delle società
occidentali, pare canalizzare la domanda di sacro, propria degli esseri umani, verso forme organizzate
estreme e capaci di rispondere alla domanda di senso e di autorealizzazione, capaci di corrispondere al
desiderio di protagonismo e di affermazione così sospeso e alienato. L’immediatezza, la simultaneità e la
confusione fra reale e virtuale propria della pervasiva presenza dei social media, crea processi di connessione
e adesione contingenti e lontani dalla riflessione e dalla responsabilità, generando forme inedite di azioni e
comportamenti. Si creano per queste vie condizioni favorevoli e un humus adatto a fornire risposte a desideri
di gloria, affermazione e rivalsa, a risentimenti e attese di nuovi eroismi, che preparano, probabilmente, a
una disposizione a praticare le forme di distruttività trascendente che stanno trasformando le nostre vite e la
nostra socialità.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



