DOPPIOZERO

Filosofia e psichiatria?

Antonello Sciacchitano
13 Luglio 2016

Esito ad affrontare il tema proposto da questo binomio. Le ragioni stanno all’intersezione delle aree
semantiche proprie ale due discipline. Che, se fosse vuota, non metterebbe conto parlare del rapporto trale
due. Mentre, se non fosse vuota, richiederebbe di riconoscere quanto la filosofia possa essere psichiatrica e la
psichiatriafilosofica. Entrambi i temi sono pesantemente arischio di inquinamento ideologico. | pregiudizi si
annidano allabase dei giudizi. Le possibilita sono quattro e per minimizzareil rischio ideologico,
probabilmente senza riuscire ad azzerarlo, tento di prenderle in considerazione sincronicamente tutte e
quattro, analizzando le loro implicazioni in un contesto ipotetico-deduttivo, potenzialmente scientifico.

1. Selafilosofia e psichiatrica.

Questael’ipotesi cui mi sento piu vicino e come psichiatra e come epistemologo di provenienza
psicanalitica; & percio quella che sviluppero piu afondo, ben sapendo di suscitare le ostilita del collega
filosofo. 11 mio pregiudizio e che in comune filosofia e medicina, in particolare filosofia e psichiatria,
abbiano di essere due discorsi intorno alla certezza e ala causa.

| due argomenti sono strettamente correlati: laricerca delle cause mira alla conoscenza certadel vero. Si
conosce veramente, cioe con certezza, il fenomeno se si conoscono le sue vere cause. Gli antichi non ci
sapevano fare con |’ incertezza; giocavano a dadi ma non avevano un calcolo delle probabilita. Non sapevano
fare previsioni statistiche ma solo predizioni oracolari. | loro giochi erano puri giochi d’ azzardo nella
completaignoranza della struttura della casualita. Non avevano neppure lanozione di variabile, ai cui valori
assegnare pesi probabilistici. Chi sdoganeral’incertezza nel discorso scientifico sara Cartesio con la sua
equazione: incerto (o verosimile) = falso. La scienza moderna, diversamente dall’ antica, ci safare con il
falso: 0 sa come confutarlo 0 sa come calcolarne la probabilita.

Oggi, disponendo della nozione di probabilita, lanozione di causa risulta necessariamente indebolita,
decadendo a semplice correlazione statistica, quindi a calcolo di probabilita, che trasformal’ incertezzain
certezzamedia. Infatti, se ¢’ e’ effetto probabilmente ¢’ e stata la causa, che I’ ha prodotto, ma anche
probabilmente non ¢’ e stata quella causa; se non ¢’ e I’ effetto probabilmente non ¢’ é stata la causa, chel’ ha
prodotto, ma anche probabilmente ¢’ é statala causa... inefficiente. Per stabilire la correlazione statistica
occorrono quattro valori di probabilitarelativi a quattro eventi distinti: causa presente/effetto presente, causa
assente/effetto presente (sic), causa presente/effetto assente (risic), causa assente/effetto assente. L’ ontologia
antica, essendo analogica, tagliavatutto il discorso della discordanza tra causa ed effetto (le controprove). Era
un discorso anal ogico sulla concordanza e total mente deterministico.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/filosofia-e-psichiatria
https://d10.doppiozero.com/antonello-sciacchitano

Lanozione di causa, che sara adottata dal pensiero occidentale nei millenni successivi, fu formulata per la
primavolta dal medico di Cos, Ippocrate, nell’ Antica medicina (IV secolo) in polemicacon il fisiologo
Empedocle. Cito ladefinizione nellatraduzione (un po’ prolissa) di Vegetti:

“Dobbiamo in veritaritenere che la causa di ogni singola malattia consistain quei fattori che, se presenti, ne
determinano I’ insorgere necessariamente e in un modo ben preciso; se invece trasmutano in un’ atra
combinazione ne consentono la cessazione” (Ippocrate, Antica medicina, trad. M. Vegetti, Rusconi, Milano
1998, p. 87).

E chiaral’ esigenza del terapeuta, il quale deve disporre di cause efficienti contro le cause morbose, perché
tolte queste si toglie necessariamente la malattia. Purtroppo le cose non sono cosi semplici.

Nel Fedro (270b sg) Socrate di nome ma Platone di fatto sottoscrive il valore eziologico delle due arti (o
tecniche): laretorica e lamedicina:

“In entrambe le arti dobbiamo determinare la natura, del corpo nell’ una, dell’ animanell’ atra, se si vuole
somministrare scientificamente, e non per praticaempirica, le medicine e ladietaal corpo, onde apportare
sanita e forza, o ragionamenti e norme di condotta all’ anima onde infondere la persuasione o la virtu
al’anima’.

Consulenza filosofica ante litteram? Anche, ma non solo. Cio acui assistiamo € latransizione dalla“prima
navigazione’ ilozoista ala“seconda navigazione” socratica. Nella primai filosofi ilozoisti cercavano cause
fisiche per i fenomeni fisici, forse a eccezione di Anassimandro che postulava come causa prima
I’indeterminato o apeiron. Nella seconda Platone invento la metafisica, che arrivafino a noi, postulando
cause metafisiche per “salvare i fenomeni” fisici (sozein ta phainomena).

La metafisica della causatrovala sistemazione definitivain Aristotele, che nel secondo libro dellaFisica (in
realta metafisica), dopo aver oscuramente argomentato sullafortuna e sul caso, se sono da considerare cause
oppure no, distingue quattro tipi di cause: materiale, efficiente, finale e formale. 1l discorso arrivafino a
giorni nostri. Mezzo secolo faLacan in La scienza e la verita (1965) attribuivala causa efficiente alla magia,
lacausafinale allareligione, la causaformale alla scienza, la causa materiale (la materia significante) alla
psicanalisi. Insomma, all’interno dell’ assetto metafisico classico la vera scienza, quella che porge certezze,
lo scire per causas. Concretamente, la scienza era per gli antichi lastoriografia, alivello collettivo, ed &
tuttoralamedicina, alivello individuale o clinico. All’interno di questa metafisica Goethe potradire che “la
storiadella scienza é la scienza stessa’ (J.W. Goethe, La teoria dei colori (1810), trad. R. Troncon, Il
Saggiatore, Milano 1991, p. 9). Ancora oggi la medicina e considerata scienza perché indaga le cause delle
malattie e le contrasta. In realta, lamedicina, lapsichiatriain particolare, € unatecnica— un’ arte direbbe
I”antico greco — che applicaritrovati scientifici escogitati altrove e ingegnerizzati a uso diagnostico-
terapeutico.

Con lametafisica delle cause ha radicalmente chiuso Galilei, che hainvestigato la correlazione tra spazi e
tempi del moto uniformemente accel erato indipendentemente dalle sue cause “naturali”. Galilei haintrodotto
in epistemol ogia un metodo per acquisire la certezza scientifica sconosciuto agli antichi: 1a generalizzazione.
Galilel lavorava su modelli. Ogni diverso piano inclinato offriva un modello di moto uniformemente
accelerato. La novita epocale fu riconoscere che questa molteplicita é unitaria: presenta un invariante
unificatore, cioé larelazione quadraticatratempi e spazi percorsi, che vale in ogni modello. Einstein
riconoscera in questa procedurail principio di relativitadi Galilei: leleggi dellafisicas scrivono
formalmente allo stesso modo in tutti i riferimenti inerziali, cioe nei sistemi di coordinate spaziotemporali



che st muovono di moto uniforme I’ uno rispetto all’ atro. Viene da pensare alla causa formale che secondo
Lacan opera nella scienza. Anche lageometria degli indivisibili di Bonaventura Cavalieri, allievo di Galilel, e
unasortadi “geometria cinematica’, che ha anticipato la teoria cantoriana degli insiemi.

Lamedicina, invece, ha continuato imperterritail discorso eziologico dei filosofi. Non ne vuole sapere di
generalizzare, mafa sempre riferimento a caso singolo. La psichiatria, essendo medica, ha sviluppato il
riferimento al’ anima, secondo Bleuler, all’ apparato psichico, secondo Freud. Li lo psicanalista collocale sue
cause psichiche: le pulsioni sessuali e la pulsione di morte. Invano von Brentano avevafatto sentire la sua
voce: “Eine Seele gibt es nicht” (Non esisteI’anima, in F. von Brentano, La psicologia dal punto di vista
empirico (1874), trad. L. Albertazzi, Laterza, Bari 1997, p. 76).

L’ evoluzione naturale della tendenza della psichiatria alla filosofia, parallela allatendenza dellafilosofiaala
psichiatria, portaall’ attuale consulenza filosofica, che pretende curareil disagio psichico, correggendo le idee
“shagliate” cheil soggetto concepisce su di sé e sul mondo. Essendo debolmente medicale non s presta
molto alle valutazioni in uso per giudicare | e terapie mediche (sperimentazione clinica con metodologie
statistiche). La consulenza filosofica  solo un’ occasione di lavoro per laureati in filosofia che non trovano un
posto di insegnamento nelle scuole secondarie. In fondo, anche la consulenza filosofica si configura come un
“adesso ti insegno io avivere”, come gia preconizzava Platone.

2. Selafilosofia non e psichiatrica

Se lafilosofia non fosse minimamente psichiatrica, sarebbe una filosofia senz’ anima, quindi probabilmente
non sarebbe piu filosofia nel senso in cui da Platone in poi si intende la pratica filosofica, stabilito da
Emerson: lafilosofia occidentale e Platone. Credo che anche lafilosofia piu materiaista, se mai ne € esistita
unache siariuscitaaliberars del tutto del carico metafisico-idealistico di provenienza platonica, non possa
liberarsi della pregiudiziale psichica, per lo meno sotto formadi anima collettiva. Che cos eralalotta di
classe se non |’ azione dell’ anima coll ettiva — un’ anima che non esiste piu, essendo cambiati i modi di
produzione economica (finanziarizzazione, virtualizzazione ecc.)?

In Europal’ esempio maggiore di successo di filosofia non psichiatrica, che tuttavianon si sottrae a dovere di
giudicare lapsichiatria, €I’ ontologia del presente di Foucault. Lasuaanalisi della soggezione al potere e piu
incisiva e piu attuale della Massenpsychologie di Freud. Si tenga comunque presente il debito contratto da
Foucault nel confronti del suoi grandi maestri Canguilhem e Sartre. Quest’ ultimo ha analizzato la struttura
dei collettivi nella Critica della ragion dialettica.



3. Selapsichiatria é filosofica

Indubbiamente, € esistita una psichiatria strettamente filosofica: la psichiatria fenomenologica e/o
esistenzialista. Non entro nel merito dei contenuti di questa psichiatria (variante), che sono tanto storicamente
apprezzabili quanto oggi sono instradati sul viale del tramonto. In Italiail suo canto del cigno fu il
movimento per I’ aperturadei manicomi, avviato da Basaglia. I| mio giudizio puramente formale ed
estrinseco su questa psichiatria € guello che riservo allafenomenologiain generale, e allafenomenologia
husserlianain particolare. Questa filosofia e la connessa psichiatria sono, a mio debole parere, il tentativo
(infelice) di prendere le distanze dal positivismo e dalla psicoanalisi, che non rendevano conto secondo
Husserl del mondo dellavitaedei corrispondenti vissuti soggettivi. Lafallacia husserlianafu identificare
scienza a positivismo. Se per combattere il “riduzionismo positivista’ o la*mitologia psicanalitica’ mi tocca
parteggiare per |’ idealismo che gronda dalle pagine della Crisi delle scienze europee (1935-36), lamia
risposta e “No, grazie”. Preferisco I’ originale platonico, per esempio I’ insuperabile Parmenide. Per ironia
della sorte faccio notare che la Crisi fu composta nel momento di massimo fulgore delle scienze europee,
prima che diventassero la big science globalizzata che conosciamo oggi. O il filosofo non si aggiorna su quel
che dice? E quasi come |o psicandista.



4. Sela psichiatria non é filosofica

Questa € la pretesa ideol ogica — I’ ateoreticita— che oggi attrae maggiori consensi per ragioni economiche:
vendere psicofarmaci e commercializzare polizze assicurative. Entrambe le operazioni sono in conto profitto
del capitale; quindi per essere realizzate con un rischio calcolato richiedono ragionevoli basi stetistiche, che
vanno oltre |e preoccupazioni per la salute mentale del singolo individuo. L’ esponente maggiore di questo
partito e la corrente ateoretica che si materializza nell’ operazione DSM, manuale che correla la diagnosi
individuale alla statistica collettiva.

Tuttavia, esiste un’interessante e consistente variante di psichiatria non filosofica alternativa a quella
farmacol ogico-assicurativa: € la psichiatria sistemica, la quale occupail territorio aperto dal pragmatismo
americano, in generale, e da Bateson in particolare. Intorno al significante “sistemico” si materializzano
contributi diversi, che vanno dalla cibernetica alla semiotica, dalla mente incorporata di Maturanae Varela
all’analisi del linguaggio schizofrenico con modelli non dissociativi, in unasintesi ecletticasu cui forse é
prematuro esprimere un giudizio definitivo. Certo e che la psichiatria sistemica esprime un’ attenzione alla
psicologiasociale e dlapsicoterapiadi gruppo, in particolare familiare, molto maggiore degli approcci
psicanalitici ortodossi.

Quanto posso dire e che se non essere filosofici porta a questo guadagno, aloravivala non filosofial

Questo articolo & apparso su Psychiatry on line.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




