
 

Basta stare in superficie? 
Mauro Portello
4 Luglio 2016

Un tocco e via, siamo “touch” come i nostri schermi, ci sfioriamo e organizziamo i nostri comportamenti
guardando alle superfici, le altre superfici che ci circondano. Non è che siamo superficiali, è che i tempi che
abbiamo a disposizione per le nostre vite sono troppo condizionati dall’accumulo di impegni. L’arrembaggio
quotidiano non ammette troppi approfondimenti, gli attacchi alla nostra stabilità economica, sociale, psichica,
devono essere respinti ora e qui, senza lente sedimentazioni. Fissate le nostre priorità (donne/uomini, motori,
il prossimo, abbigliamento, lavoro, sport, figli, istruzione, far soldi, la letteratura …) tutto il resto è sbrigato
in velocità, con poca partecipazione, scarsa riflessione, se non insofferenza e irritazione. Non è affatto facile
accudire la profondità di ogni aspetto dell’esistenza. Come dire, è la realtà che ci spinge verso la superficie. E
se Hegel aveva ragione a dire che “non c'è niente di più profondo di ciò che appare in superficie”, forse è il
caso di indagare.

 

Essere superficiali è una questione solo personale, dei singoli individui che accettano o decidono di essere dei
cattivi investimenti per gli altri a causa del loro poco spessore. È che la superficie sembra esercitare un vero
magnetismo su tutti, e che abitare la superficie nel nostro mondo è nei fatti una prassi comoda e diffusa.
Diciamo che siamo tirati su.

 

Se accetto di giocare con quel poco che percepisco dal mondo saturo di comunicazione senza recepirne le
articolazioni (fino a pensare che un migrante sia comunque terrorista-e-islamico), se l’indefinizione dei
fenomeni diventa la cifra del reale sociale in cui vivo (fino a pensare che l’onestà sia intrinsecamente contro
destra e sinistra), se posso concepire l’idea che uccidere per davvero in fondo non è una cosa così lontana
dalle mie possibilità concrete (anche perché le movenze teatrali di quell’atto le ho televisivamente “sussunte”
fin dalla tenera età), se tutto ciò è mio, che posso fare in una intera società così determinata?

 

Il mantenersi alla superficie è fatto sostanzialmente di una limitata consuetudine allo scambio di contenuti e
di una conseguente mancanza di elaborazioni. Se anch’io, come i molti in questa società, aderisco
nell’esercizio quotidiano a questa modalità di relazione, allora significa che la superficie in cui sono
trattenuto è il mio tramite autentico, la grande pelle di cui sono rivestito e con la quale sto nel mondo,
attraverso la quale vivo. Non è l’esteriorità, che sarebbe maschera e copertura di qualcosa d’altro, ma una
soglia, un limes oltre il quale non vale più avventurarsi. Basta stare in superficie.

 

C’è un tratto epocale che fa della superficie quasi un luogo di elezione: è come se avessimo accettato il fatto
che di più non si può fare, che le nostre forze oltre non si possono spingere e che non fruire abitualmente (e
quindi perdere) abilità preziose come, ad esempio, la memorizzazione, il calcolo, la complessità linguistica,
la capacità di analisi, non sia poi tutto questo problema. In fondo, l’organizzazione sociale protegge le nostre

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/basta-stare-in-superficie
https://d10.doppiozero.com/mauro-portello


vite quotidiane con le sue complesse articolazioni e, tutto sommato, per vivere “banalmente” non ci vuole
molto, no? Non sarà che la superficie è diventato un luogo in qualche modo confortevole?

 

Si vive la paradossale condizione di stare alla superficie delle cose anche se poi uno nel chiuso della sua
persona non è affatto superficiale e questo innanzitutto a causa dell’eradicazione dal recente passato: è un
momento storico in cui gli ancoraggi dei saperi (scientifici, etici, politici) sono diventati con assoluta
evidenza instabili e risulta più facile accomodarsi (praticare la mimesis) piuttosto che tentare di elaborare
nuove idee insieme al prossimo. La motivazione all’aggregazione sociale è fiaccata. Le istanze di
emancipazione dei tre-quattro decenni passati sembrano fuori corso. I comportamenti collettivi sono sempre
più un abbandono ai flussi informi (imitativi, appunto) della società e la fragilità dell'“individuo parziale” si
dispiega prevalentemente in superficie, nei contatti. L’educazione sessuale di un adolescente, la formazione
di un’opinione politica, la comprensione di un fenomeno sociale (i migranti, la fenomenologia gender), tutto
si svolge tra persone “di superficie”, tutto diventa una dinamica tra superfici.

 

Cambourakis, 2015

 

Filippo La Porta nel suo Gli indaffarati (Bompiani 2016) mi pare abbia ben evidenziato la prevalenza del fare
sul pensare quotidiano dei giovani. Quasi che, rifletto, i giovani d’oggi siano destinati, come categoria
sociale, a una specie di ritorno all’adultità rude delle società in cui i giovani non si potevano permettere
un’età di mezzo per crescere, ma dovevano presentarsi al mondo già cresciuti.

Cosa c’è di più epidermico del contatto nel web? Di recente una ricerca dell’ong Vox-Osservatorio sui diritti
condotta con le università di Milano, Roma La Sapienza e Bari ha mostrato come l’insulto in rete passi
“quasi sempre per la dimensione corporea e l’atto fisico, con un processo di disumanizzazione per tenere chi
si sta insultando il più lontano possibile da sé” (Silvia Brena).

Io guardo te che guardi lui che guarda me. In orizzontale, in una grande pianura piatta. Ma questa superficie
non è la frontiera che regolamenta il traffico tra un dentro e un fuori dell’individuo, quello che Freud chiama
“barriera di contatto” (a partire dalla quale Didier Anzieu definirà il suo Io-pelle), piuttosto è la soglia su cui
ci si arresta, alla quale si decide di appartenere, diventiamo soglia e ci relazioniamo con le altre superfici-
soglie.

 

Rifaccio la domanda: non sarà che la superficie è diventata un luogo in qualche modo confortevole? È più
bello stare al sole sulla superficie del prato tra i fiorellini profumati invece che scavare tra le misteriose

http://ww.voxdiritti.it/vox-lancia-la-prima-mappa-dellintolleranza


insidie della profondità geologica. E osservare il mondo in orizzontale, vivere tra superfici. In fondo veniamo
al mondo grazie al tatto, cioè grazie alla pelle. Come dice William Merriwether, lo scienziato protagonista di
Le figlie degli altri di Richard Stern, “Un centimetro di pelle umana contiene due macchine sensoriali per il
freddo, dodici per il caldo, tre milioni di cellule, dieci peli, quindici ghiandole sebacee, un metro di vasi
sanguigni, cento ghiandole sudorifere, tremila cellule sensoriali all’estremità delle fibre nervose, quattro
metri di nervi, venticinque punti cutanei sensibili alla pressione per gli stimoli tattili, duecento cellule
nervose per registrare il dolore. Questa fantastica fabbrica è la nostra superficie. Non c’è da meravigliarsi che
i nostri sentimenti siano così esposti. Abbiamo il cuore in mano” (Calabuig, 2016, p.62).

 

E allora, preso atto della superficializzazione, bisogna forse provare anche a considerare la “piattezza” non
un ostacolo, ma semplicemente un altro punto di vista. Se gli “individui parziali”, pensiamo innanzitutto ai
molto giovani, ordiscono trame nuove e diverse, grazie la loro stare alla superficie, se moltitudini di individui
della società complessa si muovono nei fatti grazie alla loro volontà di superficie, allora parlare per concetti
ridotti, conoscenze accennate, e muoversi solo con abilità di base, deve per forza diventare una necessità, una
nuova necessità. Bisogna parlare la lingua della superficie, dell’“individuo parziale”. Per la società kantiana
in cui ancora siamo, si impone uno sforzo enorme.

 

L’azione è, credo, già ampiamente nella consapevolezza dei big brothers della rete, lo è meno nelle
“formazioni discorsive” politiche (le pratiche sconclusionate ma momentaneamente vincenti del M5S lo
dimostrano, e le crisi degli altri partiti lo dimostrano in negativo) e culturali. Non sarà che la superficie è
diventato un punto di forza? Nella Flatland di Edwin Abbott (1884) era la benefica irruzione della terza
dimensione della sfera a sconvolgere l’ingiusta società degli esseri bidimensionali.

Prima che tutto finisca in una nuova medievalizzazione globale, cioè una ricostituzione di gerarchie
socialmente opprimenti per la maggioranza degli individui, non facilmente reversibile, forse è il caso di
correre (correre!) a capire le moderne superfici. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



