DOPPIOZERO

Mito e (neuro)scienze

Edoardo Acotto
20 Giugno 2016

Pubblichiamo un estratto da un saggio del numero speciale della rivista Philosphy's Kitchen, MITO.
Mitologie e mitopoiesi nel contemporaneo (a cura di Giovanni Leghissa ed Enrico Manera). Pensato
come espansione del volume Filosofie del mito nel Novecento, Carocci 2015, il numero dellarivista
ospita interventi dedicati alle forme contemporanee della mitologia nel Novecento in diversi ambiti (
arte, letteratura e cinema, storiografia, mito, esoterismo, scienze cognitive).

L'intelligenza del dio

Molti sono gli antropologi e gli psicologi di orientamento cognitivo che sostengono che le credenze religiose
e mitiche siano una conseguenza natural e dell'evoluzione della mente umana, o mente/cervello, come s
dovrebbe dire per sottolineare I'impostazione materialistadi questi autori.

Considerando il suo ruolo fondamentale nella storia dell e scienze cognitive, un punto di vistainteressante &
quello di Howard Gardner, il padre dellateoria delle «intelligenze multiple» (Gardner, 1987). Gardner (2000)
analizzalapossibilita di unaforma autonomadi intelligenza, spirituale o religiosa, che comprenderebbe due
abilita principali: realizzare particolari stati fisici coinvolti nella meditazione e in altre tecniche di

mani pol azione della coscienza, e raggiungere certi stati fenomenologici consistenti in una qual che esperienza
di unione con il tutto. Secondo Gardner, pero, nessuna di queste due capacita cognitive e specifica di
un'intelligenza spirituale o religiosa, perché le abilita meditative possono essere ricondotte all'intelligenza
corporeo-cinestetica e I'esperienza “ estatica” di unione spirituale pud scaturire da altre forme di intelligenza,
come quella matematica o quella musicale, soprattutto nei momenti creativi. Per individuare unaforma
autonoma di intelligenza si devono poter individuare computazioni specifiche del dominio e secondo Gardner
non e questo il caso per la presuntaintelligenza spirituale. Gardner si domanda se sarebbe possibile attribuire
auna«intelligenza esistenziale», legata all'esistenza di sé come individuo nel cosmo e alla capacita di
interrogarne il senso, la capacita di «effettuare computazioni (in senso lato) su elementi che trascendono la
normale percezione sensoriale, forse perché sono troppo grandi o troppo piccoli per essere appresi
direttamente» (ivi, p. 29). Main mancanza di evidenze neuroscientifiche non c'e ragione per ipostatizzare
un'intelligenza apposita.

Mito e cognizione

Gli antropologi cognitivi che si sono occupati di miti e religione hanno formulato spiegazioni specificamente
cognitive, guidate dalle ipotesi sull'architettura della mente umana: il presupposto forte e che abbia senso
parlare di “naturaumana’, comei cognitivisti ammettono (Chomsky - Foucault, 2005).


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/mito-e-neuro-scienze
https://d10.doppiozero.com/edoardo-acotto
http://philosophykitchen.com/2016/05/mito-mitologie-e-mitopoiesi-nel-contemporaneo
http://philosophykitchen.com/2016/05/mito-mitologie-e-mitopoiesi-nel-contemporaneo

| primi lavori di Dan Sperber, antropologo cognitivista e alievo di Lévi-Strauss, forniscono un buon esempio
per una breve panoramica sul modo in cui le scienze cognitive hanno trattato il mito e le credenze religiose,
“irrazionali” (Sperber, 1985). Nel contesto di uno studio sul simbolismo in generale, Sperber nel 1974 (ed. it.
1981) s é sforzato di sottrarre idealmente il suo maestro allo strutturalismo francese. Sperber attribuisce in
general e scarsa produttivita scientifica alla semiol ogia saussuriana (Sperber - Wilson, 1995) e contesta alla
radice |'ideologia scientista secondo laquale

ogni oggetto della conoscenza ha per forza un senso, una significazione: dal senso dellavitaa senso del
colore delle foglie in autunno. Dire di un fenomeno che non ha senso, equivale ad ammettere di non poter
dire nullasul suo conto[...] L'attribuzione di senso & un aspetto essenziale dello sviluppo della nostra
cultura; il semiologismo é uno dei fondamenti della nostra ideologia (Sperber, 1981, pp. 82-83).

Con questa critica del senso semiologico e del simbolismo, trattato giain una prospettiva cognitivista,
Sperber contesta alla teorialévi-straussiana la concettualizzazione del mito come articolazione delle
somiglianze e differenze traversioni diverse di uno stesso racconto. La natura dei miti € eminentemente
cognitiva:

i miti secondo L évi-Strauss[...] sono generati da un dispositivo che ammette un insieme infinito e non
enumerabile di input possibili. [...] Il dispositivo che dovrebbe generare i miti dipende da uno stimolo esterno
ed e affine ai dispositivi cognitivi, mentre si oppone ai dispositivi semiologici: € un sistema interpretativo e
non generativo. [...] Lévi-Strauss ha dimostrato il contrario di cio che affermaei miti non costituiscono un
linguaggio. [...] Se Lévi-Strauss ha concepito i miti come un sistema semiologico, i miti sono stati concepiti
dalui, e asuainsaputa, come un sistema conoscitivo (Sperber, 1981, p. 82-83).

Secondo Sperber, L évi-Strauss ha inconsapevol mente concepito le rappresentazioni della cultura primitiva
come il risultato dell'interazione tra menti che elaborano input e producono output, in una non intenzionale
coerenza con il paradigma computo-rappresentazionalista. La lettura sperberiana di L évi-Strauss € certamente
controcorrente; Sperber ha successivamente ribadito e precisato I'ideale vicinanza del suo maestro allo spirito
delle scienze cognitive (Sperber, 2008). Ma che cosa sono i miti, nella prospettiva del primo Sperber?

Si immagini, per esempio, un racconto storico trasmesso oralmente in una societa priva di scrittura. A meno
che non si faccia uno sforzo particolare per conservarlo nella suaformainiziale, certi episodi cadranno dopo
poco tempo nell'oblio e atri invece verranno esaltati; I'insieme, in certi punti impoverito e in atri arricchito,
acquista una struttura piu regolare, una portata simbolica maggiore e unafacilita a essere ricordato che il
racconto originale non possedeva; in breve, s trasformain un oggetto culturalmente esemplare e

psi col ogi camente emozionante, che, dal momento in cui € adottato da una societa, diventa per |'appunto un
mito (Sperber, 1981, p. 78).

I miti dunque sono oggetti culturali rilevanti ed esemplari, adottati presumibilmente per laloro stessa
rilevanza ed esemplarita. E questa un'interpretazione cognitivista del modo in cui la mente/cervello gestisce
le informazioni che assumono forma di rappresentazioni mentali, alle quali gli interpreti, assumendo una
prospettiva metarappresentazional e, attribuiscono un significato mitico-religioso. Vale la pena notare che



agisce giaqui uno schemateorico che verra esplicitato in Sperber e Wilson (1995): |e rappresentazioni
mentali si formano e selezionano in accordo col principio economico del massimo effetto e del minimo
sforzo. E anche interessante rilevare come, secondo la lettura sperberiana, I'idea di una trasmissione culturale
che gestisce i propri contenuti economizzando rispetto alle capacita cognitive umane (semplicita, regolaritao
simmetria, memoria) sia sostanzialmente gia contenutain Lévi-Strauss (Sperber, 1981, pp. 79-80).

Sviluppando la prospettiva epidemiol ogica, alternativa e avversaria alla memetica di Dawkins (1976),
Sperber (1996) propone un'analisi materialista del dispositivo mitologico: cio che chiamiamo mito
composto datre categorie di oggetti o eventi materiali: narrazioni, storie, catene causali. Le narrazioni sono
rappresentazioni pubbliche, ossia manifestazioni materiali (acustiche o scritte) delle storie; queste sono
rappresentazioni mentali (conoscibili solo attraverso laloro rappresentazione pubblica) di eventi; le catene
causali, infine, costituiscono il legame tra storie-narrazioni-storie-narrazioni, ecc. (Sperber, 1996, p. 32).

Il percorso del pensiero sperberiano sul mito si configura cosi dall'inizio alafine come un netto
oltrepassamento dello strutturalismo in direzione di una prospettiva cognitiva e materialista.

Religione? Naturale!

Laricercadell'antropologo Pascal Boyer si inserisce pienamente nel solco della psicologia evoluzionistica,
che € un innesto della psicologia cognitiva sul neodarwinismo (Barkow - Cosmides - Tooby, 1992). Anche
per Boyer (2013) L évi-Strauss € un predecessore «brillante e problematico» dell'antropol ogia cognitivista. E
coerente con |'impostazione dei lavori di Sperber € anche la prospettiva di Boyer (1992) sullatrasmissione
culturale delle credenze mitiche e religiose, intese come particolari forme di rappresentazione mentale e di
narrazione. Boyer spiega le credenze mitiche e religiose partendo dall'ipotesi che esse siano sempre coerenti
con i meccanismi della cognizione umana, che nella prospettiva della scienza cognitiva € I'insieme dei
processi mentali pensabili come elaborazione di informazioni: dalla comprensione di unafrase aun
ragionamento logico, allavisione di una scena o al'ascolto di una musica. Anche latrasmissione culturale
sottosta alla“ benformatezza’ delle storie: come hanno mostrato gli studi pionieristici di Bartlett (1932; 1923;
1958) le “buone” storie, cioe quelle ben costruite rispetto ai vincoli cognitivi, si ricordano meglio, ele
narrazioni mitiche raccolte dagli antropologi sembrano conformarsi alle caratteristiche determinate negli
esperimenti di laboratorio. Questo significa che nel processo di trasmissione della memoriamiticale
narrazioni sono “formattate”, oppure vengono dimenticate: i miti e riti tradizionali sono composti
rispettivamente di storie e sequenze di gesti e azioni particolarmente memorabili (Boyer, 1992, p. 19).

Il contenuto delle credenze mitiche non avra una variabilita indefinita perché le caratteristiche cognitive della
mente umana costituiscono i vincoli di formazione, conservazione e trasmissione delle credenze stesse. Cosli,
leideereligiose sono “naturali” (Boyer, 1994), ossia comprensibili e spiegabili al'interno di

un'epistemol ogia naturalizzata (Quine, 1969).

Gli esseri umani si trasmettono nozioni religiose al'interno del proprio gruppo sociale. Secondo Boyer, pero,
la trasmissione real e delle credenze non corrisponde a un'immagine naive e semplicistica: acquisire
rappresentazioni mentali non e un processo passivo e i bambini che imparano i contenuti religiosi della
propria culturafiltrano attivamente tutte le informazioni dell'ambiente. 1| paragone con |'apprendimento
linguistico puo essere illuminante: non si apprende la sintassi della lingua materna sulla base di stimoli
espliciti, come volevail comportamentismo, esizialmente criticato da Chomsky (1959), bensi in maniera
complessa, naturale e inconscia (Bloom, 2000). Le regole di comportamento, invece, si apprendono per
insegnamento esplicito, e non con la semplice osservazione degli esempi di interazione sociale. La
matematica costituisce un caso diverso, che richiede un certo sforzo di apprendimento e dunque larelativa



coscienza di apprendere qual cosa.

Non c'é dunque un unico modo di apprendere i contenuti che ci rendono culturalmente competenti, perché la
disposizione del cervello umano ad apprendere puo essere differente a seconda del dominio considerato:
naturale apprendere entro i sei anni la corretta sintassi e lafonetica della propria lingua, mentre le norme
sociali vengono interiorizzate secondo un diverso ritmo. In tutti questi casi si ha disposizione ad apprendere
perché si ha disposizione ad andare oltre la mera informazione presente nell'ambiente, come Chomsky (1959)
ha messo per primo in evidenza relativamente al linguaggio (non si raggiungerebbe mai la competenza
linguistica degli adulti se cio dipendesse esclusivamente dalle informazioni ambientali: € I'argomento della
“povertadello stimolo”). La mente che acquisisce informazioni hon € una tabula rasa (Pinker, 2006) bensi ha
istruzioni innate per organizzare I'informazione e conferire senso a cio che s osserva e impara, oltrepassando
il mero dato informazionale. La mente effettua inferenze a partire dalle informazioni ambientali e le inferenze
costruiscono concetti generali a partire dall'informazione frammentaria. Le inferenze sono naturalmente
governate da principi (probabilmente innati) che fanno combinare il materiale concettuale in determinati
modi, nonin atri. [...]

Chelareligione siaun fenomeno culturale, comei gusti in fatto di cibo, musica, buone maniere e
abbigliamento, non significa dunque che essa siainfinitamente variabile, come un malinteso culturalismo
lascerebbe pensare; per gli antropologi cognitivi, anzi, che qualcosa sia culturale e proprio laragione per la
guale non varia oltre una certa misura. Che cosein definitivalareligione, nella prospettiva cognitiva di
Boyer? E uno «spandrel», un fenomeno evoluzionistico parassitario dei moduli cognitivi della mente umana
(Fodor, 1988; Sperber, 2001), com'e parassitario |0 spazio risultante fra due archi in una basilica come quella
di San Marco a Venezia: non ha unafunzione precisa, mala sua mancanzadi funzione non &
immediatamente visibile (Gould — Lewontin, 2001). Si noti che le spiegazioni evoluzionistiche che non
assegnano una funzione evolutiva ad attivita umane che oggi ci appaiono fondamentali sono abbastanza
diffuse: Pinker (1997), per esempio, consideralamusica alla stregua di una «torta alla panna uditiva», e
anche per Sperber lamusica é soltanto un «parassita evoluzionistico» (Levitin, 2008). La costruzione di
concetti religios richiede dunque dispositivi cognitivi e capacita disparate insite nella natura della mente
umana, che vengono reclutate dall'immaginazione religiosa. Ma, come per Gardner e Sperber, non c'eé ragione
di ipotizzare un modo speciale di funzionare della mente, dedicato particolarmente ai pensieri religiosi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




-’ Nw\.sﬁ,f,ﬁv,
o m.w.@;_, -W/‘
VAR N




