DOPPIOZERO

Brecht: un discor so sul metodo?

Massimo Marino
20 Maggio 2016

Il Piccolo Teatro di Milano ricordai sessanta anni della morte di Brecht e dell’ allestimento dell’ Opera datre
soldi firmato da Giorgio Strehler con una nuova edizione affidata a Damiano Michieletto (recensita su
Doppiozero da Maddalena Giovannelli), con una mostra e con acuni incontri di carattere eminentemente
storico sul testo e sull’ autore, una delle figure centrali del Novecento. Mal’ attenzione per Brecht sembra
rinascere in campi imprevedibili. A lui, ha dedicato un intenso libretto il filosofo teoretico Rocco Ronchi,
Brecht. Introduzione alla filosofia, pubblicato nel 2013 dalle edizioni et a. di Milano. Lo abbiamo
intervistato.

Grazie a Slvia Mercantelli per la trascrizione della registrazione; e a Slvia Colombo dell’ Archivio Piccolo
Teatro di Milano — Teatro d Europa per le fotografie delle edizioni storiche dell’ Operadatre soldi di
Srehler.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/brecht-un-discorso-sul-metodo
https://d10.doppiozero.com/massimo-marino
http://archivio.piccoloteatro.org/eurolab/index.php?IDtitolo=76
http://archivio.piccoloteatro.org/eurolab/index.php?IDtitolo=76
http://www.piccoloteatro.org/events/2015-2016/l-opera-da-tre-soldi
https://d10.doppiozero.com/materiali/lopera-da-tre-soldi-torna-al-piccolo-teatro
https://d10.doppiozero.com/materiali/lopera-da-tre-soldi-torna-al-piccolo-teatro

Bertolt Brecht.

Che cosa puo interessarci ancora oggi di Brecht, un autore legato a un periodo storico come il Novecento, a
un’ideologia come il comunismo e a pratiche come il teatro epico che tendiamo a rimuovere, a cancellare?

Distinguerel forma e contenuto. 1l brechtismo come insieme di contenuti secondo me non € nemmeno fedele
allo stesso Brecht; ridurre Brecht a una congerie di valori, di principi, a una questione ideologica, €
estremamente riduttivo nei suoi confronti. Quello che c'e di assolutamente attuale nel pensiero di Brecht —e
anche nella sua drammaturgia— € la questione del metodo, rispetto al quale anche il contenuto € in un certo
senso subordinato. Secondo me é di qui che bisognaripartire, dal metodo brechtiano che non &
semplicemente un metodo confinato alla dimensione specifica della drammaturgia, mavainteso nel senso
piu alto della parola, un po' come quando si parla del metodo cartesiano o del metodo scientifico, dove
evidentemente la parola metodo rimanda a una “postura’ che deve assumere colui che vuole conoscere e
modificare larealta



Opera datre soldi 1955-56. Peachum e famiglia: Giusi Raspani Dandolo, Mario Carotenuto, Marina
Bonfigli, foto Archivio Piccolo Teatro di Milano — Teatro d' Europa.

Vogliamo definire quali sono gli elementi del metodo brechtiano che interessano un filosofo come te?

I metodo brechtiano e il metodo della filosofia sono sostanzialmente identici. La caratteristicarilevante del
rapporto di Brecht con lafilosofia non &€ dovuta semplicemente al fatto che Brecht introduca lafilosofiaoil
marxismo come temi del suo teatro. Brecht introduce piuttosto la filosofia come metodo. |1 suo teatro &
filosofico dal punto di vistaformale: in quanto tale esso & teatro “epico” . E un teatro filosofico perché parte
dall'idea che I'operazione teatrale debba in qualche modo risolvers in una problematizzazione sistematica
dell'ovvio. 1l metodo brechtiano & questo dopo tutto: problematizzare I'ovvio. E molto simile aquello che
Husserl chiama "riduzione fenomenologica’, ed € per questo che il Brecht messo in scena da Strehler a
Milano sollevo gli entusiasmi della scuola fenomenologica milanese, in primis Enzo Paci. Per riduzione
fenomenologica Husserl intendeva la sospensione dell’ “ atteggiamento naturale’, vale adire la sospensione
della nostraingenua fiducia nell'esserci delle cose e nell'esserci di unarealta gia costituita secondo
orientamenti prestabiliti.



Opera datre soldi, 1958-59: Checco Rissone, Tino Carraro, foto Archivio Piccolo Teatro di Milano — Teatro
d Europa.

Brecht ne L'eccezione e laregola scrive: "Trovatelo strano, anche se consueto” ...

Che cose poi dopotutto il Verfremdungseffekt se non questa tecnica dello straniamento che sappiamo Brecht
ricavadai formalisti russi duranteil suo soggiorno in Russia? Malatecnica dello straniamento non € una
tecnica drammaturgica; latecnica dello straniamento € lariproposizione alivello drammaturgico di quella
che da sempre e stata la postura del filosofo nei confronti dell'esperienza. Se uno ritorna al'incipit della
filosofia occidentale trovalafigura di Socrate. Ebbene che cosafadi Socrate il filosofo prototipico? Il fatto
che non si accontenta di quelle che sono le risposte tradizionali alle grandi questioni dell'uomo. Socrate
problematizza sistematicamente queste risposte, cioe le mette costantemente in una situazione di epoché, cioé
le sospende. Socrate non eraforse paragonato a una torpedine? Questo viene detto nel Smposio, il famoso
dialogo in cui Aristofane parladi Socrate. In s dice che Socrate nellacittasi presenta come qual cuno
cheintorpidisce I'interlocutore. Perché lo intorpidisce? Perché lo paralizza. Lo paralizza perché lo confuta,
anzi perché lo mette nella situazione di doversi confutare da solo. Non € questa forse anche la posizione
brechtiana? Non é forse questo il metodo drammaturgico brechtiano? Non & in questo che consiste anche la
tecnicadi recitazione degli attori brechtiani, che Brecht risolve in quella singolare formula "non cosi ma
cosi"?



Molto controversa, per altro, su come si debba applicare...

Impossibile forse da applicarsi. Non sono un esperto di queste cose, ma mi sono sempre chiesto come fosse
possibile insegnare arecitare in modo tale che di ogni azione drammatica fosse espresso a tempo stesso
indirettamente anche I'altro esito, cioé c'e un'azione drammatica ma bisogna che I'attore esprimainsieme
all'azione che sta compiendo anche la possibilita di un‘altra azione che non viene compiuta. E come se |'attore
dovesse contemporaneamente affermare, dire qualcosa, e disdire quello che sta dicendo! Questo per Brecht
eraimportante perché s trattava, appunto, di non cristallizzare, di non procedere a unaimmedesimazione
troppo forte. Ma se uno ci pensa, qual e I'effetto che fa Socrate sul suo interlocutore? L 'effetto che fa Socrate
sul suo interlocutore € o stesso, cioé I'interlocutore di Socrate rimane paralizzato dalla dial ettica socratica.
Egli deve prendere le distanze e giudicare criticamente quelle che sono le sue convinzioni abituali. In tal
modo viene costretto ad auto-confutarsi. Ora, quando Socrate, quando Platone attraverso Socrate, presentala
confutazione, la presenta come unatecnica della purificazione, perché attraverso la confutazione si ha una
purificazione. A essa Platone da un valore religioso, sacrale. Qual € il senso del teatro epico? Non soltanto
sospendere, mettere in epoché, problematizzare, ma a tempo stesso anche operare una purificazione, una
verae propria“catars” dello spettatore, anche se evidentemente la poetica brechtiana e antiaristotelica.

Opera datre soldi, 1972-73, Domenico Modugno, foto Luigi Ciminaghi/ Piccolo Teatro di Milano — Teatro
d Europa.



E tu insisti su questo antiaristotelismo.

Si insisto su questo antiaristotelismo perché secondo me dei due grandi classici del pensiero greco, Platone e
Aristotele, Brecht sta decisamente dalla parte di Platone. La sua critica della poetica di Aristotele € una
criticadi ogni forma drammaturgica basata sul principio della Einfihlung, dellaimmedesimazione, e quindi
unacriticadel naturalismo... Ma questa criticaimplacabile che Brecht fa del teatro naturalista sembra, per
uno che abbia un minimo di frequentazione delle cose filosofiche, unaripresa a duemilaanni di distanza della
originaria critica che della poesia faceva Platone nel decimo libro della Repubblica, quando Platone per
ragioni politiche e per ragioni pedagogiche, esortava a cacciare dalla cittaideale i poeti. Perché dovevano
essere cacciati i poeti? Perchéi poeti rappresentavano la pedagogia ufficiale. Nel mondo platonico, i poeti
SONo appunto i persuasori per via di immedesimazione, per viadi incantamenti e di emozione. | poeta per
Platone non era quello che noi moderni consideriamo il “poeta’, cioe il libero creatore di immagini. Della
poesia Platone non aveva una concezione estetica. |1 poeta era per Iui il pedagogo della comunita, era colui
che s faceva portavoce di un sapere e di un potere che venivatramandato oralmente e che doveva essere
ridistribuito attraverso la parola.

Opera datre soldi, Milva e Domenico Modugno, foto Luigi Ciminaghi/ Piccolo Teatro di Milano — Teatro
d Europa.



E quindi eral'incarnazione di un sapere tradizionale indiscutibile?

Di un sapere tradizional e indiscutibile che doveva essere trasmesso oralmente attraverso un procedimento
mimetico. La parolamimesisin Platone primadi significare quello che poi significhera, cioe lariproduzione
di un originale, indicava l'incantamento che s creaquando il poetaparlaeil pubblico ascolta. I pubblico s
identifica nella parola del poeta e questaidentificazione favorisce il processo di memorizzazione e di
trasmissione del sapere: tuttala poesia € un effetto di incantamento mimetico. Contro questo modello Platone
insorge e propone un altro modello pedagogico che sara chiamato “filosofia’. E quest'altro modello
pedagogico € basato proprio sul distruggere, tramiteil giudizio critico, I'incantamento della parola poetica. Ci
sara filosofia se e solo se l'incanto della parola poetica, che escludeil giudizio critico, che esclude la distanza,
che esclude lariflessione, sara messo in questione. A questo fine mirala confutazione diaettica. Ci sara
filosofiase si cacciano i poeti dalla citta. La critica brechtiana di Aristotele ricorda molto la critica platonica
della poesia e non a caso, come Platone, anche Brecht ritiene che la funzione del teatro sia una funzione
eminentemente politica, pedagogica, scientifica, e solo in modo derivato una funzione estetica.

Opera datre soldi, 1972-73, Domenico Modugno, foto Luigi Ciminaghi/ Piccolo Teatro di Milano — Teatro
d Europa.

Per un'eta scientifica tra I'altro, perché Brecht nel Breviario di esteticateatrale parla di un teatro di un’eta
scientifica come la nostra.



Parladi un teatro dell'eta scientifica, quindi parla di un teatro che abbandona la deriva dell'immaginario, per
approdare nel continente del reale. Cioe da un certo punto di vistail teatro brechtiano e un teatro
radicamente realista, se per reale si intende non la riproduzione mimetica dellarealta, mase si intende per
realeil reale dellascienza, cioeil reale che la scienza permette di far emergere come...

... tutto quello che é nascosto sotto I'apparenza della realta... questa € la disputa con Lukacs a un certo
punto. ..

Quello che e nascosto sotto I'apparenza dellarealta e quello che in qualche modo tende a uscire da una
dimensione esclusivamente umana, che non e piu riconducibile soltanto alla misura dell'Uomo. Brecht ce
I'aveva con laretorica dell'umanesimo. Sono le grandi potenze della storia, sono le grandi potenze
dell'economia, sono potenze che travalicano la misura umana che vengono messe in scena attraverso la
tecnica dello straniamento. Nel teatro epico ¢’ é unaradicale sceltadi campo, secondo me, per il reale contro
la dimensione immaginaria del teatro, ed & questo uno dei motivi che rendono il metodo brechtiano
assolutamente attuale, cioe assolutamente legato anche a una nostra esigenza.

Esigenza di quale tipo?

Ma, innanzitutto credo che ci sial'esigenzadi liberarsi da una dimensione, come dire, di chiacchiera, di
curiosita. Credo che c¢i siaun’esigenza di veggenza, dove la parola veggenza non vuol dire intuizione
profetica; veggenza significa capacitadi vedere a di |a delle apparenze, capacita di vedere le strutture
profonde che governano i nostri comportamenti, la capacita di vedere oltre. Questo mi sembra essere ancora
un motivo profondamente platonico: andare al di la dell'opinione, a di ladel senso comune, a di ladelle
modalita abituali della comunicazione, per vedere quelle che sono le radici del nostro legame sociae. Ecco
guestaidea di veggenza, secondo me, € molto forte in Brecht. || metodo dello straniamento deve produrre
veggenza.



Opera datre soldi, 2016, regia Damiano Michieletto, foto Masiar Pasquali.

Ed ¢, deriva, & basato anche sulla sua fede materialista?

Brecht e stato profondamente materialista, e lo si vede secondo me in una delle sue opere piu controverse,
guella che hacometitolo italiano La linea di condotta. Parla del sacrificio del singolo per il Partito che
evidentemente e qual che cosa che letta con il senno di poi lasciadi stucco... Li si vede che cosa significa
essere materialista per Brecht. Vuol dire che colui che parla per gli ultimi o colui che parla avendo operato,
come per Brecht, una presa di posizione afavore del proletariato, non parla pit in nome dellamorale, la
morale diventa un elemento non sovraordinato all'azione ma e un elemento che dipende dall'azione. Provo a
dirlo in un modo molto semplice: per Brecht gli imperativi ultimi sono imperativi ipotetici, e gli imperativi
categorici sono subordinati agli imperativi ipotetici. Kant distingueva imperativo ipotetico e imperativo
categorico, il vero imperativo morale eral'imperativo categorico, lalegge dellaragione. L'imperativo
ipotetico, essendo finalizzato a un scopo determinato, non poteva essere un autentico imperativo morale
perché subordinava la scelta a un fine, a un‘inclinazione sensibile che la doveva determinare. Viceversa, se
uno si chiede che cosé il materialismo di Brecht, il materialismo di Brecht € proprio la subordinazione degli
imperativi categorici agli imperativi ipotetici. Che vuol dire: lamorale non puo essere eletta atribunale
ultimo della condotta umana. Lamorale ein gioco, cioé lamorale fa parte dellalottain corso. Questa e,
secondo me, unalezione durissima, durissima, ma unalezione oggi molto opportuna. Perché se noi andiamo
avedere ache cosasi e ridotta sostanzialmente la sinistra nel nostro universo, scopriamo che essa s e ridotta
aessere sostanzialmente il partito dellamorale, nient'altro che un movimento di opinione che sulla base di
principi morali critical'ordine costituito, lo criticain nome della Giustizia, in nome dell'Uomo, in nome di
universali che vengono posti come trascendenti il piano dell'esperienza. Sostanzialmente, la sinistranel suo



complesso oggi in Italia & diventata questa critica morale dell'ordine esistente. E puro idealismo! Non &
materialista. Brecht ci dice: il materialismo e parlare in nome di, a partire da una presa di posizione, una
presadi posizione per gli ultimi, per il profugo, che & unafigura chiave del teatro brechtiano. Machi parla
per il profugo non sta parlando per lamorale. Anzi, chi parla per il profugo puo anche in qualche modo...

.. forzare la morale consueta?

Certo. Brecht € materialista perché nega che esistano degli universali astratti separati dall'esperienza, che la
possono giudicare dall'alto.

Comelagiustiziain Il cerchio di gesso del Caucaso?

Proprio come nel Cerchio di gesso, Brecht dice: gli universali sono in realta delle armi che si usano nel corso
dellalotta, cioe non sono qualcosa che staa di fuori del campo di battaglia e che stabilisce chi & buono e chi
e cattivo, magli universali, i vaori, sono strumenti dellalotta. Questo € un materialismo che difficilmente
0ggi potrebbe essere accettato, perché va veramente contro il senso comune della sinistra secondo cui essere
di sinistravuol dire stare dalla parte del bene contro il male.

Questo discorso del metodo brechtiano dello straniamento poi tu lo riferisci nella seconda parte del libro
alla struttura dell'enunciazione.

S, lo riferisco all'enunciazione perché la tecnica dello straniamento brechtiano é sostanzialmente unatecnica
relativa alla comunicazione. Brecht individua chiaramente la natura performativa del linguaggio, sa bene che
il linguaggio non e un semplice mezzo di comunicazione, sa che il linguaggio & sostanzial mente produttore
dellarealta e che quindi la comunicazione non si limita aregistrare unarealta data ma e uno dei fattori che la
generano. Per Brecht tutto il linguaggio € performativo. E Brecht sa bene che lalotta di classe passa
attraverso la comunicazione e che la comunicazione € un momento dellalottadi classe, cioelalottadi classe
non e qual cosa che pertiene solo al piano strutturale, mariguarda ancheil livello cosiddetto sovrastrutturale.
Perché la comunicazione “fa’ qualcosa: essa produce i propri oggetti. Se si vuol fare teatro epico, se si vuole
applicare il metodo dello straniamento, si tratta alloradi mettere anudo i rapporti di forzareali impliciti
al'interno dello spazio comunicativo. Uno spazio comunicativo € uno spazio di forze in lottatradi loro:
gueste forze, per 1o pitl Sono inapparenti, sono nascoste, si tratta allora di farle emergere, di capirequal éla
reale postain gioco dell'atto comunicativo, quali sono i rapporti di potere che agiscono al fondamento della
comunicazione. A questo serve latecnicadel Verfremdungseffekt, serve a straniare gli enunciati: qualcuno
parla, ma chiunque parli, quando parla non parla mai semplicemente come un soggetto responsabile della sua
parola ma parla sempre “in veste” di qualche cosa (come padre, come marito, come operaio ecc...). Laparola
non é un'etichetta messa sulla cosa. La parola appartiene sempre a un genere del discorso, appartiene aun
universo di rapporti di forza, e questo contesto, che da alla parolail suo senso e la sua efficacia, non €, non
coincide mai con cio che la parola effettivamente dice, non e riducibile al contenuto semantico della parola:
€SS0 € piuttosto cio che ogni enunciato mostra ma non dice. Brecht sa bene che I'enunciato ha due facce. E
che quello che I'enunciato mostra non e il contenuto del detto, ma € la potenza silenziosa che sta alla base



dellaparola. Grazie al metodo brechtiano si diventa sensibili acio che gli enunciati mostrano senza dire. La
tecnica dello straniamento, che e soprattutto uno straniamento linguistico, deve esserein grado di rendere o
spettatore, cioeil giudice, in grado di cogliere la struttura di senso, cioé il non detto che ogni enunciato si
porta dietro. Questo eil “gesto”, lafamosa questione del gesto...

Il gestus brechtiano...

Il gestus brechtiano el gestusillocutivo che sta dietro a ogni atto di enunciazione. Cioé ogni enunciato rinvia
apresupposti che sono “agiti” in ogni enunciato senza essere “saputi” come tali. Sono rapporti di forza, sono
forme di violenza di classe. Far venir fuori questo elemento illocutivo € quello che Walter Benjamin chiama
“rendereil gesto citabile”. Walter Benjamin, lettore di Brecht, e sai bene quanto fossero in sintonial'uno con
I'altro, ripete continuamente cheil teatro epico brechtiano rende il gesto “citabile”. Cosavuol dire rendereil
gesto citabile? Vuol dire far emergere, mediante il metodo dello straniamento, il senso implicito
nell'enunciato, quanto I'enunciato agisce manon dice. | presupposti sono tematizzati e, quindi,
problematizzati. E di nuovo un'operazione platonica: si vaal di 1adell'apparenza per arrivare alla struttura
invisibile profonda. Rendereil gesto citabile... Brecht dicevaai suoi attori: voi non dovete “recitare” ma
dovete “citare”. Ladifferenzatrarecitazione e citazione in che cosa consiste? La recitazione in qualche modo
e un'immedesimazione naturalistica che mira ad assorbire, a portare |'attenzione dello spettatore
esclusivamente sull'elemento di illusione; un attore che invece di recitare citi & un attore che, mentre sta
recitando, mentre sta dicendo, rende evidente anche il gesto, questo “sotto”, questo presupposto. E perd io mi
sono chiesto sempre come facesse Brecht a ottenere questi risultati e seli hamal ottenuti.



Mutter Courage, con Helene Weigel.

L'inattualita del teatro brechtiano realizzato deriva dalla complessita del compito che lui si era proposto? |
risultati del metodo brechtiano si vedono forse solo con la troupe del Berliner Ensemble, per pochi anni. Ci
sono stati critici e filosofi conquistati proprio dal Berliner Ensemble. Prima hai citato Benjamin, mac’'e
Roland Barthes cheinizia la sua carriera come critico teatrale della rivista “ Théatre populaire” e si sposta
verso la riflessione filosofica e la semiologia proprio dopo I’ incontro con il teatro e con la compagnia di
Brecht, in particolare con la Mutter Courage inter pretata da Helene Weigel.

lo trovo I'elemento profondamente brechtiano di Barthes dove magari in prima battutanon celo si
aspetterebbe. Lo trovo nella suariflessione sullo statuto del fotografico. Se si prende |'ultima sua opera, il
saggio famosissimo sulla fotografia, praticamente la sua opera testamentaria, non per intenzione perché lui
non sapeva che di |1 a poco sarebbe morto investito da una macchina, madi fatto e I'operaultima. In La



camera chiara di Barthes si vede all'opera il metodo brechtiano. Che cose infatti unafotografia per Barthes?
Che cose che rende una fotografia una vera“immagine” secondo Roland Barthes? Un elemento che Barthes
chiama punctum, in latino, e che si potrebbe tradurre in italiano con dettaglio. Cio che rende un'immagine
veramente un'immagine € la potenza del dettaglio, cioe qualche cosa che € parte dell'immagine perché
evidentemente e contenuta nell'immagine, ma che da dentro I'immagine € in eccesso sull'immagine che la
contiene. La contesta e la eccede dall'interno. Prendiamo un esempio di Barthes. La cateninaal collo della
signora e certamente un “ particolare’, cioe una parte dell'immagine, ma perché Barthes dice che fa punctum?
Fa punctum perché in qualche modo quell'elemento invece di essere un particolare, e il particolare si deduce
sempre dal tutto in cui € compreso, € come se venisse fuori dall'insieme di appartenenza e fosse in eccesso
rispetto a esso, come se si realizzasse una sorta di incompossibilita tra quell'elemento el tutto che lo
contiene. Quindi taglia, taglia proprio lo sguardo dell'osservatore, |o ferisce. Bene, qual € 1o scopo del
metodo brechtiano?

Che peraltro ha scritto una lode del dettaglio...

Qual élo scopo del metodo brechtiano? Criticare il naturalismo. Cosa vuol dire criticare il naturalismo,
I'effetto di insieme? Far emergere dei puncta di dissomiglianza sulla scena, far emergere sulla scena del
teatro una serie di elementi che sono in dissonanza con il tutto. La scena non puo essere piu governatadal di
fuori come un tutto organico, sSimmetrico, armonioso, no, la scena comincia a essere un mosaico di dettagli
che sono tra di loro in unarelazione talvolta anche anacronica, anche di non contemporaneita |'uno con
I'altro. L'uso della cartellonistica, 1'uso dei songs eccetera, cioé la potenza del metodo brechtiano mira proprio
agenerare sullascenadel puncta di dissomiglianza che rompono I'unita aristotelica della scena, 'unita
drammatica, e sono tutti momenti di veggenza, son tutti momenti di veggenzain cui la struttura profonda del
reale, che normal mente viene dissimulata, assurge attraverso il dettaglio al primo piano. Credo che Roland
Barthes in qualche modo sia sempre stato sedotto dal metodo brechtiano proprio perché il metodo brechtiano
non significalarealtd, malamostra

Nel Saggi critici Barthes scrive: “ Il postulato di tutta la drammaturgia brechtiana é che, almeno oggi, I’ arte
piu che esprimereil reale deve significarlo” .

Il metodo brechtiano non mira a produrre un nuovo significato dellarealta, adirci come stanno le cose, che
cosalareatae, mamiraamostrareil reale. Del resto Brecht usava spesso il verbo zeigen per indicare
proprio quello che doveva essere uno dei compiti del teatro: il teatro deve mostrare. Deve mostrare. Quindi, &
proprio il contrario di raccontare. Se ci Si pensa é curioso: se uno dice teatro “epico” si pensa al teatro
narrativo, epicarimanda infatti allanarrazione, main realtail teatro epico € un teatro di mostrazione, € un
teatro basato sul principio del mostrare, e questo mi pare siail punto rilevante, cioeil teatro deve esserein
grado di mostrareil reale nellamisurain cui il reale é cio che nel detto e costantemente taciuto. E questa é un
po' la questione, secondo me, che rende il metodo brechtiano straordinariamente attuale.






Helene Weigdl.

Sai preparando una riedizione del Brecht, con qualche modifica. Puoi anticiparci, per brevi linee, i nuovi
argomenti che tocchi?

Uscira per la casa editrice Orthotes di Napoli che ha deciso di ripubblicare il saggio, ormai introvabile nella
suaveste originaria (le edizioni et a. di Milano non esistono piu). Saraintegrato da due nuovi saggi che
come oggetto avranno sempre il metodo dello straniamento visto pero all'opera nell'ambito delle arti visive.
Nel primo provo aripensare il dispositivo prospettico rinascimental e intendendol o appunto come una
procedura che, lungi dal creare un effetto di illusione naturalistica, stranialo sguardo fino a punto di de-
umanizzarlo. Provo aleggere, insomma, "in positivo” le critiche tradizionali che la modernitd, da Panofsky a
Florenskij a Merleau-Ponty, harivolto alla prospettiva rinascimental e accusandola di essere un procedimento
artificiale che poco ha a che fare con la concreta percezione. Secondo me essa e stata praticata fin da subito
come un artificio antinaturalistico e, a causa del suo materialismo, € stata guardata con sospetto da | etterati e
dai teologi, mentre invece e stata riconosciuta e si € presentata come consustanziale alla nuova pratica
scientifica. Nel secondo vorrei mostrare come lo straniamento dello sguardo, che gia la prospettiva aveva
inaugurato, diventi con lafotografia l'essenza stessa del gesto artistico. Anche lafotografia, a suo sorgere,
sara sottoposta a un diluvio di critiche da parte degli intellettuali umanisti. Vi vedranno lafine dell'arte, il
tracollo dell’* esperienza vissuta’ e la sua sostituzione con un automatismo privo di anima. Brecht e
Benjamin ne colgono invece la potenza materialistica, democratica e rivoluzionaria. La fotografiafainfatti
con I'immagine la stessa cosa che il teatro epico fa con gli enunciati: rende citabile il gesto. Lafotografia non
e mimetica. Lafotografianon “dice” che cosaeil reale (per questo i letterati raramente la comprendono)
piuttosto “mostra’ il reale e quello che mostra eccede I'ambito del detto. La fotografia € indubbiamente una
procedura largamente meccanica, come gialo erala prospettiva... ma proprio questo automatismo fa di essa
una potenza anti-ideol ogica.

Orati chiederei, pero, di spiegarci come e nato il tuo interesse per Brecht, perché e come ci sei arrivato?
Dato che questo autore non fa parte di solito delle letture, dell’ armamentario di un filosofo.

Ho sempre coltivato, e non larealizzerdo mai, I'ideadi scrivere un libro su quelli che sono i grandi moderni,
cioé quelli che meglio esprimono il senso della modernita, del Novecento, del “secolo breve”. Nellamiatesta
ci sono quattro grandi moderni che potrebbero da soli essere in qualche modo presi in considerazione come
coloro che portano la modernita a espressione compiuta, e sono appunto Brecht per il teatro, e per la
letteratura e la poesia; Jean-Luc Godard per il cinema, e Godard € molto brechtiano. ..

Molto brechtiano, con le voci fuori campo, le didascalie scritte...

Certo, lacriticadella poetica aristotelica e la tecnica dello straniamento, il dettaglio al posto del particolare, &
profondamente brechtiano. Poi aggiungerei Bob Dylan, che nell'ambito della musica popolare fa di nuovo
un'operazione profondamente brechtiana, tanto € vero che c'é una sua famosissima canzone, The Times They
Are a-Changin', che & una citazione di Jenny’s Song dell’ Opera da tre soldi. 1| quarto & Sostakovi? per la
musica colta. Questi quattro, Godard, Sostakovi?, Bob Dylan e Brecht, delineano una sorta di periplo della



modernita da un punto di vista artistico. C'e un tratto che accomuna queste esperienze cosi diverse ed €
secondo me lafine di ogni assiologia, cioé lafine di ogni gerarchiadi valore derivatadallatradizione “alta’,
una totale democratizzazione e deuricizzazione del gesto artistico. Voglio dire, I'uso del materiali ad esempio,
I'alto eil basso...






Brecht e Benjamin.

Il jazzeil valzer ela sinfonia...

Si prenda Sostakovi?: c'é lamusica per film, c'@il jazz, c@il valzer, c'@ veramente I'idea che lamodernita non
possa piu basarsi sopradelle distinzioni di valore che sono quelle che si ricavano dal passato, e questo vale
per Bob Dylan a maggior ragione e per Brecht, che faricorso al teatro popolare.

Al teatro popolare, a quello cinese, all’ opera lirica, alla drammaturgia ipercolta...

E il cinemadi Godard, dove tutti gli elementi del cinema di genere sono mischiati con il cinemad'autore...

Mi pareva che questa popolarita del gesto fosse un punto che accomunassei quattro... e poi un'altra cosa
ancora: |'idea del montaggio. L'opera non € piu intesa monologicamente come la creazione sovranadi un
soggetto che dice la sua opinione sul mondo. Il teatro di Brecht, il cinema-saggio di Godard, la musica di
Sostakovi? come e canzoni di Bob Dylan, sono basati su un'idea di montaggio, cioé sull'ideache si deve
lavorare su dei materiali dati e montarli per ottenere effetti estetici, effetti espressivi, apartire dalla
dissonanza di questi materiali, non dallaloro coerenza e dallaloro armonia. Pensa alavoce di Dylan, lavoce
di Dylan € una voce mostruosa, una voce atroce, ¢ioé una voce non gradevole, no? E pensa allatecnica
cinematograficadi quei falsi raccordi di Jean-Luc Godard, che sono effettivamente latrasposizione a cinema
del metodo brechtiano dello straniamento. E Brecht, da questo punto di vista, di nuovo € uno che lavora
continuamente su materiali preesistenti: prendi per esempio i suoi Diari di guerra, che sono proprio
I'esempio piu interessante, come pureil suo libro bellissimo sulla guerra, quel libro di fotografie...

Ti riferisci all’ Abici dellaguerra?

Si, proprio aquello, che é tutto un lavoro di montaggio. Il senso non & prodotto dall'enunciato, mail senso
viene prodotto anche attraverso |'enunciato, ma come se fosse il risultato dell'attrito di materiali tradi loro
eterogenei. E chiaro che ci sono anche enunciati ne L'Abici della guerra, ci sono bellissime poesie poste sotto
ogni immagine. E chiaro che se prendiamo i Diari di guerra non ci sono soltanto collage ma ci sono anche
riflessioni personali eccetera. Ma anche la parte dell’ enunciato ci rientra dentro come materiale, non € piu
direil senso. E questa & un'operazione appunto che rende conto profondamente della modernita di Brecht.
Allora probabilmente sono arrivato a Brecht perché ero profondamente appassionato dalla sua modernita
anche aggressiva, anche arrogante, perché lamodernita di Brecht st manifestavain tutta una serie di aspetti
esteriori, dall'abbigliamento alle abitudini alimentari, ai rapporti con le donne... Era una modernita segnata
dall'assoluto della sperimentazione. In lui tutto diventa sperimentale. |1 teatro € sperimentazione per Brecht.
Ma anche lavita privata & sperimentazione per lui. Questaidea che sia possibile fare della sperimentazioneil
fondamento e un'idea profondamente moderna, che oggi fafatica ad avere spazio, perché fondare sulla
sperimentazione vuol dire anche esporsi costantemente alla possibilita del fallimento, dell'aborto, € ovvio.
Pero questa idea che la sperimentazione possa essere un assoluto, ecco a me pare che questo siail tratto piu
potente di Brecht, € questo il metodo brechtiano. Il marxismo non € I'ideologia di riferimento, € uno dei tanti,
e uno dei tantissimi esperimenti... Un esperimento che fala storia, in quel caso. Perd Brecht lo vive come un
esperimento. Ed & per quello che lo ama. E anche Godard, Dylan e Sostakovi? sono autori totalmente
sperimentali.



Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




