
 

L’architettura kitsch di Zaha Hadid 
Valerio Paolo Mosco
11 Aprile 2016

L’improvvisa morte di Zaha Hadid ci fa riflettere sulla sua opera, su quel che lascia. I suoi disegni all’inizio
della sua carriera erano bellissimi: grandi, fluidi, spaziosi; le architetture sembravano nascere da un’enfasi
giocosa di linee che mettevano a reagire l’Art Nouveau con il Costruttivismo. Niente di profondamente
innovativo, ma affascinante manierismo. In seguito l’Hadid si è affidata, come molti decostruttivisti, a ciò
che già i suoi disegni esprimevano, ovvero l’ipotesi che un concetto formale potesse ingenerare un processo
di pura composizione. Il process quindi avrebbe generato la forma, o meglio una nuova forma capace di
esprimere qualcosa che la modernità, ancora troppo classica, non aveva avuto la forza di raggiungere. Zaha
Hadid ha rappresentato dunque un esempio paradigmatico di un ipermodernismo (la locuzione è di Tafuri)
che finalmente sarebbe andato oltre il moderno.

 

Ciò che ha caratterizzato l’ipermodernismo è la mancanza del limite: per andare oltre il moderno il processo
avrebbe dovuto viaggiare totalmente libero, senza limiti prefissati, abbattendo qualunque convenzionalità.
Sebbene questa ipotesi sia nata negli anni ’70 con la ripresa del Formalismo russo rivisitato attraverso il post-
strutturalismo (Peter Eisenman per intenderci) solo negli anni ’90 l’architettura di puro processo è riuscita ad
affermarsi definitivamente. Non è un caso. Siamo negli anni (gli anni ’90 e il decennio successivo) della
grande espansione del capitalismo finanziario: del credito e del debito senza limiti, della finanza di puro
processo. Viene in mente la frase con cui Bill Clinton, il grande promotore dell’economia che si auto-genera,
chiuse una riunione rivolgendosi ad un collaboratore: “It’s the economy, stupid!”.

 

Traducendolo in architettura: “It’s the process, stupid!”. Libera dai vincoli della convenzionalità
l’architettura come processo è diventata design, pura ricerca formale concentrata sull’oggetto e sempre più
disattenta nei confronti delle relazioni che lo stesso oggetto avrebbe dovuto proporre: disattenta ai contesti,
disattenta alle risorse, disattenta persino alla sua vivibilità. Disattenta in quanto illimitata, e illimitate sono le
architetture della Hadid, che in una rutilante enfasi espressiva non si sono fermate al progetto dell’oggetto
architettonico, ma si sono espanse a progettare il suolo, le strade, i minimi arredi e che probabilmente, se
l’avessero potuto, avrebbero progettato in stile anche noi poveri che le visitiamo. È l’overdesign, il disegno
senza limiti volto a una stilizzazione totalizzante, persino asfissiante. Bisogna dare atto all’Hadid di essere
stata l’unica che ha saputo costruire nel concreto l’architettura di processo; Eisenman ad esempio non c’è
riuscito e non ci sono riusciti affatto i vari Hani Rashid, Greg Lyn o Nox che imperversavano solo alcuni
anni fa e che oggi sono caduti nel più oscuro e meritato dimenticatoio.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/larchitettura-kitsch-di-zaha-hadid-0
https://d10.doppiozero.com/valerio-paolo-mosco


 

Oggi, nella Grande recessione, l’architettura di processo, l’architettura senza limiti e a risorse infinite, appare
come è apparso dopo la Prima guerra mondiale l’Art Nouveau, ovvero come qualcosa che appartiene a
un’epoca ormai tramontata che però continua ad affascinare pochi nostalgici del passato prossimo, qualche
sceicco o qualche dittatore di un paese da poco apparso sulla scena. Appare oggi abbastanza chiaro che
l’architettura di processo, più che nuovi orizzonti, ha aperto la strada a una nuova forma di kitsch su cui
riflettere. Il discorso sul kitsch, come quello sul bello o sul buon gusto è scivoloso: esso è sempre a rischio di
cadere nel bolso moralismo. Per evitare ciò è necessario fare propria la frase di Paul Valéry per cui “il buon
gusto è fatto da migliaia di cattivi gusti”. Inoltre, come ci ricorda Romano Guardini, il kitsch è un'
espressione endemica della modernità, e si potrebbe aggiungere strutturante la postmodernità. Per cui
attenzione: il kitsch non solo ha diritto di asilo, ma è necessario, ha una sua funzione ben precisa per
comprendere le oscillazioni del gusto. La definizione di kitsch varia da autore ad autore. Broch, Greenberg,
Eco, Dorfles, Agamben e altri ancora concordano sul fatto che il kitsch è un’attrazione per l’eccesso ostentato
in cui l’effetto prevale sulla causa. 

 

È in definitiva una forma di sublime al ribasso, un romanticismo dozzinale che monumentalizza il
superficiale. Greenberg ci ricorda inoltre come spesso il kitsch rubi dall’avanguardia gli etimi per
banalizzarli. Mentre l’avanguardia autentica si concentra infatti sulle cause e su di esse tara gli effetti, il
kitsch fa esattamente il contrario: enfatizza gli effetti per nascondere la povertà dei principi. Il kitsch inoltre
(ciò ce lo ricorda Umberto Eco) mistifica come nuovo ciò che non lo è; una tecnica questa che è valida anche
al contrario. A questo si aggiunge ciò che notava novant’anni fa ancora una volta Romano Guardini, ovvero
che il kitsch moderno si esprime attraverso una precisione tecnica e una profusione di mezzi spesso
esorbitante in quanto non accetta di compromettersi con il non finito, con il liso e il consunto dal tempo, che
a loro volta non possono fare a meno di almeno una quota di convenzionalità. Infine il kitsch intende influire
direttamente sul comportamento. Broch ci ricorda che il kitsch presuppone “l’uomo kitsch”, colui che sposa



inequivocabilmente l’oggetto o lo spazio di cattivo gusto ostentato. Riconosciamo infatti gli spazi kitsch in
quanto è come se la scena prevalesse sugli attori che, se non in stile con ciò che li circonda, rimangono
spaesati e soccombenti. È allora è come se queste scene, il cui modello è ancora l’enfatico e totalizzante
teatro wagneriano, non sopportassero l’altro da sé. Spazio e comportamento dunque nel kitsch tendono a
coincidere, almeno nelle intenzioni.

 

Le opere dell’Hadid compendiano tutte queste ragioni in maniera paradigmatica, persino in maniera geniale,
e nel loro complesso dimostrano il destino dell’anticonvenzionalità radicale, o presunta tale, che è ancora una
volta il kitsch. Christofer Wren nella seconda metà del ‘600 scriveva che l’architettura è l’arte che media la
convenzione con la novità. Come Perrault e i primi trattatisti moderni, sapeva che senza la convenzione
l’architettura sarebbe evaporata in continui giochi ad effetto la cui capacità di stupire sarebbe stata solo un
po’ più lesta della velocità con cui gli stessi giochi avrebbero annoiato. Ci si chiede inoltre se la novità debba
essere per forza, come ha voluto l’ormai invecchiata storiografia del Moderno, anticonvenzionale. Prendiamo
un esempio. Il mito del genio romantico sempre e comunque anticonvenzionale ci rimanda, seguendo lo orme
di Zevi, a Frank Lloyd Wright. Ma è proprio quando Wright è stato costretto, per esigenze economiche e
ambientali, a lavorare all’interno dei limiti, è lì che ha dato il meglio di sé. Oggi le sue opere più attuali sono
quelle Usonian house, le ville che aveva pensato per la classe media statunitense impoverita dalla Grande
depressione. Opere controllatissime, misurate ed innovative al tempo stesso, nutrite da una grande visione
urbana (la Broadacre city), espressione di un impegno intellettuale, formale ed umano e non strabilianti ed
isolati oggetti di design destinati (l’immagine è di Francesco Venezia) a galleggiare come turaccioli nelle
città e nelle nostre coscienze.

 

La convenzionalità è dunque consustanziale all’architettura; d’altronde la stessa etimologia del termine
architettura (arkè-tekton) ce lo ricorda. Ma la convenzionalità per essere poetica va trasfigurata. Novalis
scriveva che prendendo l’ovvio e trasformandolo in non ovvio, prendendo il consueto e trasformandolo in
qualcosa di non fungibile, avrebbe dato vita all’arte del futuro, a una nuova poesia. L’opera poetica dunque
come trasfigurazione del consueto, caso mai come allusione all’illimitato ma mai messa in scena dello stesso.
La riflessione sul limite del proprio operare, il diniego della forma come processo e quello nei confronti della
forma prestazionale e la convinzione che solo trasfigurando il consueto si possono ottenere opere poetiche, è
ciò che mi sembra che tenga insieme le opere contemporanee più convincenti, opere che come tali sono
l’esatto contrario dell’avanguardismo muscolare e a buon mercato della Hadid. Per il resto vale ciò che
Arthur Schopenhauer scriveva intorno al 1820: “le opere d’arte prive di gusto nascono quando coloro i quali
non hanno mai conosciuto il fine dell’arte ne possiedono tuttavia i mezzi e con essi giocano senza costrutto.
Gli esempi più evidenti di ciò ce li fornisce l’architettura”. Una frase questa su cui penso sarebbero stati
d’accordo molti degli avanguardisti del secolo scorso. Sicuramente i migliori. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



